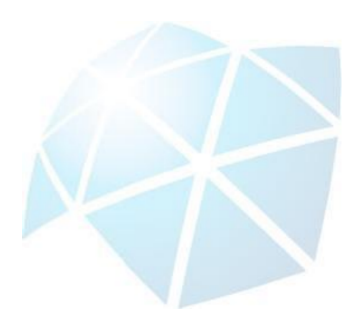


# UNIVERSIDADE ESTADUAL PAULISTA FACULDADE DE CIÊNCIAS E TECNOLOGIA

CAMPUS DE PRESIDENTE PRUDENTE PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO

# JULIO CÉSAR GONÇALVES

# A FILOSOFIA E O FILOSOFAR INSTITUCIONALIZADO: UM OLHAR SOBRE O ENSINO FILOSÓFICO NO ENSINO MÉDIO



PRESIDENTE PRUDENTE 2014



CAMPUS DE PRESIDENTE PRUDENTE PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM EDUCAÇÃO

# JULIO CÉSAR GONÇALVES

# A FILOSOFIA E O FILOSOFAR INSTITUCIONALIZADO: UM OLHAR SOBRE O ENSINO FILOSÓFICO NO ENSINO MÉDIO

Dissertação apresentada à Faculdade de Ciências e Tecnologias da Universidade Estadual Paulista "Júlio de Mesquita Filho", campus de Presidente Prudente, junto ao Programa de Pós-Graduação em Educação, como exigência para obtenção do título de mestre em Educação.

Linha de pesquisa: Processos Formativos, Diferença e Valores.

Orientador: Prof. Dr. Divino José da Silva

PRESIDENTE PRUDENTE 2014

## FICHA CATALOGRÁFICA

Gonçalves, Julio César.

G626f A filosofia e o filo

A filosofia e o filosofar <u>institucionalizado</u>; um olhar sobre o ensino filosófico no ensino médio / Julio César Gonçalves. - Presidente <u>Prudente</u>; [s.n.], 2014

92 f.

Orientador: Divino José da Silva

Dissertação (mestrado) - Universidade Estadual Paulista, Faculdade de Ciências e <u>Tecnologia</u>

Inclui bibliografia

 Ensino de filosofia. 2. Filosofia no ensino médio. 3. Formação de professores. I. Silva, Divino José da, II. Universidade Estadual Paulista. Faculdade de Ciências e Tecnologia. III. Título.



#### BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. DIVINO JOSÉ DA SILVA
(ORIENTADOR)

Prof. Dr. PEDRO ÂNGELO PAGNI
(UNESP/MARÍLIA)

Prof. Dr. ALBERTO ALBUQUERQUE GOMES
(UNESP/FCT)

JÚLIO CESAR GONÇALVES

PRESIDENTE PRUDENTE (SP), 21 DE FEVEREIRO DE 2014.

RESULTADO: Aprova

Faculdade de Ciências e Tecnologia Seção Técnica de Pós-graduação Rua Roberto Simonsen, 305 CEP 19060-900 Presidente Prudente SP Tel 18 3229-5317 Fax 18 3223-4519 posgrad@fct.unesp.br

À minha esposa Rose e minha filha Ana, pelo sacrifício imposto pelas minhas ausências tão presentes.

Tantas foram as pessoas que trilharam comigo alguns trechos desse caminho que corro o risco de esquecer-me de agradecer alguém, sobretudo os que fizeram parte do início deste trabalho. Portanto, agradecerei a todos, de modo geral, e, especificamente, aos que estiveram mais presentes, sobretudo no processo de finalização deste.

Ao professor Divino José da Silva pela paciência e compreensão dos meus limites.

Aos professores Pedro Ângelo Pagni e Alberto Albuquerque Gomes pela generosidade do conhecimento partilhado e pela leitura e contribuições na qualificação e melhoria do trabalho

Aos colegas do Grupo de Estudos, os que já passaram e os que ainda permanecem – pelas reflexões e diálogos.

Ao meu querido amigo Rodrigo Feliciano Caputo pelo apoio incondicional.

A obrigatoriedade do ensino de filosofia [...] como disciplina nas três séries do Ensino Médio brasileiro faz nascer uma antiga controvérsia. A polêmica vem de longa data. Seus movimentos parecem pendulares: quando a filosofia entra na instituição escolar, questiona-se sua presença e ela deve defender sua legitimidade, quando ela é ameaçada de ficar como optativa ou fica de fora, ela busca estar dentro e mais uma vez precisa defender suas credenciais para tal fim. (BORBA; KOHAN, 2008, p.9).

GONÇALVES, Julio César. **A filosofia e o filosofar institucionalizado:** um olhar sobre o ensino filosófico no ensino médio. 2014. 92f. Dissertação (Mestrado em Educação) — Faculdade de Ciências e Tecnologias, Universidade Estadual Paulista "Julio Mesquita Filho", Presidente Prudente, 21 fev. 2015.

**RESUMO** – Este trabalho teve por objetivo trazer à discussão o modo como a Filosofia vem se saindo dentro do corpo institucional burocrático da escola no Ensino Médio, haja vista que se tornou componente obrigatório desde 2008. Tal reflexão se justifica pelo modo em que se encontra nossa sociedade contemporânea (utilitarista e pragmática), bem como o ensino de modo geral, cujo foco passa a ser a formação de um saber técnico (o saber-fazer), tão necessário ao sistema capitalista vigente (pré-requisito dos processos seletivos para incursão em universidades – vestibulares e ENEM). Por isso, o problema que me chamou a atenção, dentre tantos que permeiam o tema do ensino filosófico, e que tentei desvelar nos capítulos seguintes foi os limites do ensino de Filosofia no Ensino Médio. Apesar de a Filosofia ter rompido os muros das universidades e saído das prateleiras das bibliotecas, popularizando-se em lugares alternativos, a discussão sobre seu ensino, ao que me pareceu, ainda não é considerada uma questão filosófica, senão um problema a ser discutido entre os pesquisadores da Educação apenas. Para pensar na contramão dessa ideia, retomo a antiga discussão sobre o que Kant, Hegel e Nietzsche pensavam ser a Filosofia e como trabalhá-la em sala de aula, uma vez que, para demonstrar que desde suas épocas até os dias de hoje, existe uma discussão acerca do melhor modo de se ensiná-la e sobre a qual, atribui-se a Kant a ideia de não se ensinar Filosofia, mas filosofar, enquanto em Hegel se encontra forte ideia de que o uso da História da Filosofia seria a fonte maior para tal aprendizado e em Nietzsche a crítica aos estabelecimentos de ensino de sua época que atrelaram-se ao mercado. Pensar os dias atuais foi possível trazendo o pensamento de Silvio Gallo, Walter Kohan e Ronaí Pires da Rocha acerca dessa problemática e nas possíveis contribuições desses teóricos para a prática letiva. Como metodologia iniciei os capítulos com relatos de minhas experiências como professor de Filosofia nos primeiros anos de docência, ressaltando alguns problemas na formação do professor filósofo, tanto aquele que se forma por intermédio dos métodos adotados pelas instituições confessionais católicas quanto aos que seguem o modelo estruturalista adotados pela USP. Para tanto, realizei uma autoanálise comparando minha postura com referenciais importantes como Renato Janini Ribeiro, Oswaldo Porchat Pereira, Desidério Murcho, Rodrigo Pelloso Gelamo e Lídia Maria Rodrigo. Como resultado dessas análises, pude perceber que se faz urgência pensar a formação do professor de Filosofia advinda do sistema confessional católico, pois grande parte dos professores, inicialmente não o pretendiam ser, bem como a formação advinda dos moldes da USP. Também, concluí que para ensinar Filosofia é necessário antes a coragem de se expor em público, de propor ideias e defendê-las tomando partido, escolhendo lados e fazendo críticas, pois desse modo é que se pode exercitar a faculdade do pensar. Romper com a imagem dicotômica que separa Professor de Filosofia e Filósofo também se compôs em outro ponto a ser trabalhado.

Palavras-chave: Ensino de Filosofia, Filosofia no Ensino Médio, Formação de professores

GONÇALVES, Julio César. **The philosophy and the institutionalized philosophy**: a look at the philosophical teaching in high school. 2014. 92f. Dissertation (Master of Education) - University of Science and Technology, Universidade Estadual Paulista "Julio Mesquita Filho", Presidente Prudente 21 February 2015.

**ABSTRACT** - This study aimed to bring the discussion how the philosophy is faring within the bureaucratic institutional body of the school in high school, considering that became mandatory component since 2008. This reflection is justified by the way is our contemporary society (utilitarian and pragmatic) as well as in general education with a focus becomes the formation of a technical knowledge (know-how), so necessary to the existing capitalist system (the prerequisite for selection processes foray into universities - vestibular and ENEM). Therefore the issue that caught my attention among many that underlie the subject of philosophical teaching, and I tried to unveil the following chapters was the philosophy of education limits in high school. Although philosophy have broken the walls of universities and left the shelves of libraries gaining popularity in alternative places, the discussion of his teaching it seemed to me, is not considered a philosophical question but a problem to be discussed between the Education researchers only. To think against the grain of this idea, I return the old discussion of what Kant, Hegel and Nietzsche thought was the philosophy and how to work it in the classroom since to demonstrate that since their times to the present day, there a discussion about the best way to teach it and on which is attributed to Kant the idea of not teach philosophy but philosophy, while in Hegel is strong idea that the use of the Philosophy of History is the source greater for such learning and Nietzsche criticism of schools of his day that hitched to the market. Think this day was possible bringing the thought of Silvio Gallo, Walter Kohan and Ronai Pires da Rocha about this problem and possible contributions of these theorists for teaching practice. The methodology started chapters with reports of my experiences as a professor of philosophy in the first years of teaching, pointing out some problems in the formation of the philosopher teacher both that which is formed through the methods adopted by Catholic religious institutions as those who follow the structuralist model adopted by the USP. For that I did a self-analysis comparing my posture with important references as Renato Ribeiro Janini, Oswaldo Porchat Pereira, Desiderius Murcho, Rodrigo Pelloso Gelamo and Lydia Maria Rodrigo. As a result of this analysis, I realized that it is urgent to think the formation of a professor of philosophy coming from the Catholic confessional system, since most of the teachers, initially not intended to be, as well as the net formation of USP molds. Also I concluded that to teach Philosophy is required before the courage to expose in public to propose ideas and defend them taking sides, choosing sides and making critical, because this mode is that you can exercise the faculty of thinking. Break away from the dichotomous image separating Philosophy and philosopher Professor also wrote at another point to be worked.

Keywords: Philosophy of Teaching, Philosophy in high school, Teacher training

# **SUMÁRIO**

| INTRODUÇÃO                                                                | 09    |
|---------------------------------------------------------------------------|-------|
| CAPÍTULO 1                                                                |       |
| DO OUTRO LADO DA MESA - UMA EXPERIÊNCIA DOCENTE-FIL                       |       |
|                                                                           | 10    |
| 1.1 O fazer-filosófico e a sala de aula                                   | 16    |
| 1.2 A formação do filósofo e uma experiência com o Ensino Médio público   |       |
| 1.3 O Filósofo e o Professor de Filosofia                                 |       |
| 1.4 O Ensino Médio privado e os sistemas de ensino como produto consumíve | el 37 |
| CAPÍTULO 2                                                                |       |
| UM ANTIGO RUÍDO - O ENSINO DE FILOSOFIA EM KANT, HEGE                     |       |
| NIETZSCHE                                                                 | 42    |
| 2.1 O filosofar e a Filosofia em Kant                                     | 43    |
| 2.2 Hegel e o ensino histórico-filosófico                                 |       |
| 2.3 Nietzsche e a crítica ao ensino para o mercado                        |       |
| CAPÍTULO 3                                                                |       |
| A NATUREZA DA FILOSOFIA E O SEU PAPEL NA ESCOLA ATUAI                     | 62    |
| 3.1 A Filosofia como experiência do pensar                                | 63    |
| 3.2 A filosofia, os conceitos e seu aspecto interdisciplinar              | 71    |
| 3.3 Por uma reestruturação do currículo escolar                           | 78    |
| CONSIDERAÇÕES FINAIS                                                      | 85    |
| PEFEDÊNCIA S                                                              | 90    |

### INTRODUÇÃO

#### Quando filosofar é preciso... (e obrigatório)

A epígrafe que abre este trabalho exprime exatamente o caminho claudicante a que a Filosofia, enquanto disciplina do Ensino Médio brasileiro vem percorrendo desde seu gênesis até os dias atuais: ora questionada por estar inserida nas instituições escolares, ora buscando justificativas e fundamentações para entrar, quando é excluída e deixada de fora. Entre as tantas idas e vindas à escola desde há muito, o ensino de Filosofia e o de Sociologia tornaram-se, recentemente, obrigatórios no Ensino Médio das escolas públicas e privadas no Brasil a partir da aprovação do Parecer CNE/CEB nº 38/2006, por Fernando Haddad, até então ministro da Educação. A homologação do parecer alterou o artigo 10º da Resolução CNE/CEB nº 03/98, especificamente o §2º, excluindo a alínea *b* e incluindo o §3º que diz que "as propostas pedagógicas das escolas deverão assegurar tratamento de componente disciplinar obrigatório à Filosofia e à Sociologia".

Nesse rumo também, a Lei nº 11.683/2008, aprovada pelo Congresso Nacional e sancionada pelo vice-presidente José Alencar (Presidente em exercício nessa época), altera o artigo 36 da Lei nº 9.394/96 (Lei de Diretrizes e Bases – LDB), incluindo obrigatoriamente as disciplinas de Filosofia e de Sociologia no currículo do Ensino Médio. Com tais medidas, buscou-se sanar a ambiguidade da LDB, que em seu artigo 36, §1º, inciso III, diz que todos os estudantes deverão, ao final do ensino médio, demonstrar, além de outras habilidades, "domínio dos conhecimentos de Filosofia e de Sociologia, necessários ao exercício da cidadania". A crítica ao texto da LDB se dava pela generalidade com que afirmava o artigo: a qual ou quais "domínio(s)" se referia a lei? Quais "conhecimentos" de Filosofia e de Sociologia deveriam ser assegurados ao estudante? Por que tais conhecimentos eram vistos como "necessários"? Faltava clareza sobre o quê, especificamente, de Filosofia e de Sociologia deveria ser tratado nas escolas.

Havia ainda uma discussão antagônica: ensinar Filosofia e Sociologia enquanto disciplinas componentes do currículo obrigatório, com professores habilitados, ou, ensiná-las a partir de discussões temáticas transversais (multidisciplinares), com conteúdo diluído entre outras áreas e disciplinas? Toda celeuma gerada a partir dessas discussões só inviabilizava cada vez mais a efetiva inserção da Filosofia no Ensino Médio. Antes da instauração da lei, porém, ficava a cargo dos gestores escolares a decisão de incluí-las ou não como disciplinas, o que acabava por gerar, na prática, resultados diversos, uma vez que a lei não situava em nenhum momento a Filosofia e a Sociologia como disciplinas específicas e obrigatórias, pelo contrário, demonstrou-se que era possível, através das outras disciplinas, via discussões transversais, alcançar o domínio dos conhecimentos dessas disciplinas.

Esta presença da Filosofia e da Sociologia nas demais disciplinas por meio de temas transversais despertou alguns movimentos organizados de educadores que viam essa forma "opcional", como uma maneira de barrar efetivamente a entrada da Filosofia e da Sociologia no currículo do Ensino Médio<sup>1</sup>. Considerando o baixo valor salarial, o professor, neste período, se via diante da necessidade de garantir para si maior jornada de trabalho possível numa mesma escola (evitando os gastos com o deslocamento para outras), bem como não soava positiva a ideia da inserção de outras novas disciplinas, que representava uma iminente ameaça à diminuição da carga horária das disciplinas já existentes. Também, era visível a existência da possibilidade de manipulação do processo de atribuição de aulas por parte dos diretores, que poderiam beneficiar grupos de sua preferência, ou com interesses particulares.

Ora, estas e outras tentativas de torná-las disciplinas componentes obrigatórios no Ensino Médio, reforçam ainda mais os argumentos de que se eram de fato "necessárias ao exercício da cidadania", que fossem ao menos tratadas como tal, uma vez que a abordagem transversal (proposta pela LDB), não produzia os resultados esperados, haja vista possuírem métodos e conteúdos próprios, que a simples inserção de discussões transversais não daria conta de abarcar. Desse modo, se faz necessário, agora mais do que nunca, se indagar: para quê as disciplinas (Filosofia e Sociologia) nas escolas do Ensino Médio?

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Decisão essa que foi tomada na década de 1980, quando tais disciplinas passam a integrar o currículo do ensino médio como disciplinas optativas, pela Lei nº 7.044/82.

É bom que se continue promovendo discussões acerca da Filosofia e da Sociologia e dos seus respectivos ensinos, como já vem sendo feito através de fóruns regionais e nacionais e das listas de discussões, mas que, sobretudo, haja uma maior articulação política e militante para que não retrocedamos nas conquistas tão duramente alcançadas na história da educação filosófica brasileira. Eis que esse é o momento certo para se voltar a pensar na efetiva necessidade de criação de uma associação nacional de ensino de Filosofia que reúna e dê mais força política às demandas da área. (ALVES, 2009). Essa força política poderá vir das reflexões e debates acerca do que ainda precisa ser conquistado como, por exemplo, a formação do professor de Filosofia (que muitas vezes sai da graduação sem condições de entrar em sala de aula), o aumento da carga horária já constante no currículo; a questão dos manuais, dos livros didáticos entre outros.

Em 2009, Rodrigo Pelloso Gelamo propôs um mapeamento, que ele denomina de *tendências*, a respeito do modo como o ensino da filosofia vem sendo pensado atualmente no Brasil, para melhor compreendê-lo. Já de início, identifica a pouca produção teórica existente a este respeito, por acreditar que essa temática seja ainda recente, ou por considerarem a reflexão proposta pela Filosofia da Educação, questões puramente educacionais, devendo, portanto, ser privilegiada por pedagogos e filósofos da educação e não como problema genuinamente filosófico - o que denota certo preconceito.

A Associação Nacional de Pós-Graduação em Filosofia (a ANPOF), criou o seu primeiro Grupo de Trabalho (GT *Filosofar e Ensinar a Filosofar*), somente em 2006, isto é, vinte e três anos após a sua fundação. Apesar dessa iniciativa da ANPOF, a maior parte dos membros do núcleo de sustentação do GT (composto por um professor coordenador com título de doutor na área e mais cinco professores pesquisadores, também na área), está composta, na sua maioria, por pesquisadores vinculados aos programas de Pós-Graduação em Educação com pesquisas voltadas para a Filosofia da Educação. O que isso representa? Gelamo (2009) trabalha com a hipótese de esse fato poder ser muito mais uma concessão por parte da associação dos filósofos envolvidos com a pós-graduação de que alguns pesquisadores de educação possam discutir os problemas do ensino da filosofia, do que um real interesse pelo assunto.

Também, pode-se perceber o pouco interesse nessa discussão pelo número de grupos de pesquisa vinculados ao CNPq; dos 13 grupos existentes², somente 5 grupos estão ligados diretamente a programas de Pós-Graduação em Filosofia, estando os demais ligados à pós-graduação em Educação. São eles: 1. Grupo Filosofia, Ética e Educação / UFPA - Maria Neuza Monteiro; 2. Grupo de Estudos e Pesquisas Filosofia para crianças / UNESP - Paula Ramos de Oliveira; 3. Grupo de Estudos sobre o Ensino de Filosofia / UNIMEP - Marcio Aparecido Mariguela; 4. Grupo de Pesquisa sobre Filosofia e Ensino de Filosofia / UFAL - Walter Matias Lima; 5. Núcleo de Estudos sobre o Ensino de Filosofia / UFPI - Helder Buenos Aires de Carvalho.

Em contraste com esse desinteresse a Filosofia vem ocupando espaços antes pouco ocupados ou pouco prováveis de serem ocupados, como por exemplo, sua inserção livre da obrigatoriedade no Ensino Fundamental (Filosofia para crianças, com progressivo movimento nos últimos quinze anos), sua presença constante nos cursos de licenciatura (Ensino Superior). Fora das instituições educacionais a Filosofia passou a compor espaços alternativos, tais como os "cafés" (cafés filosoficos) e a internet (cyberfilosofia), ganhou novos públicos (Filosofia e terceira idade, Filosofia e música, literatura, seriados de TV etc), e tornou-se instrumento de análise e solução de conflitos (inter)pessoais (Filosofia Terapêutica, Filosofia Clínica). Esse diagnóstico corrobora a tendência de que a Filosofia estaria assumindo novos espaços, uma vez que, não há muito tempo, seu ensino no nível Superior era pouco viável, era restrito a escolas do Ensino Médio, impensável para crianças do Ensino Fundamental e impraticável no âmbito do espaço público da cidade (KOHAN, 2002).

Apesar das diversas mudanças e das discussões a que passou, e vem passando, o ensino de Filosofia, sobretudo pela nova lei que a coloca sob o *status* de disciplina curricular do Ensino Médio no Brasil, ainda resta uma discussão, a meu ver, necessária neste momento e que vem a ser a intenção maior desta dissertação: propor uma reflexão sobre a (im)possibilidade de ensiná-la institucionalmente em razão dos limites inerentes à formação do professor e dos aspectos que marcam a nossa cultura contemporânea. Algumas observações e insatisfações, pessoais e de colegas de trabalho desta área, levaram-me aos questionamentos e às hipóteses desta pesquisa. Poucas aulas disponíveis para as reflexões e professores despreparados ou sem qualificação na disciplina (uma vez que a demanda tornouse maior que a oferta, após muitos anos sem a "necessária" presença do filósofo nas escolas),

\_

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Números obtidos em pesquisa até a data final da elaboração de sua tese de doutoramento, ou seja, até o ano de 2009.

por exemplo. Também engrossa o número de insatisfações, as críticas realizadas ao sistema educacional adotado pelas instituições particulares e o material recentemente adotado pelo Governo do Estado, que privilegiam um ensino massificante, mecanizado e conteudista.

A problemática que proponho para esta pesquisa, não é animada por nenhuma pretensão de originalidade outra que não a de constituir-me interlocutor para a reflexão de uma prática docente: a minha própria. Assim, não é proposto um problema de grande colisão científica ou pensamento filosófico, senão apenas pensar os limites do ensino de Filosofia no Ensino Médio a partir do meu ponto de vista como professor e pesquisador, estando eu na Universidade (onde se admite "produzir o conhecimento") e em sala de aula (onde "o conhecimento produzido é reelaborado"). Para tanto, abri mão (a princípio), do modelo de escrita científica tradicionalmente aceito pelos meios acadêmicos, tanto em sua maneira de lidar com a literatura já existente antes de expor o que penso realmente, quanto no trato com a linguagem. Dispus-me, portanto, a começar com um relato da minha vivência como docente no Ensino Médio público e privado, buscando encontrar aí, um nicho em potencial para o exercício de pensar tais práticas e experiências à luz de algumas teorias.

Talvez a audácia e a pretensão tenham rondado a possibilidade da elaboração desse modo de pensar, pois, apesar do problema não ser novo e original, a discussão e forma de abordagem do tema, se deu por meio da análise e observações que realizei em minha própria prática cotidiana de trabalho. Também, foi possível unir duas posturas polarizadas e separadas, muito criticadas nos tempos atuais que é a de, na Universidade e, sobretudo quando se trata de pesquisa na área de Humanas e em Educação, especificamente, trabalhar na construção de um conhecimento teoricamente justificado e estruturado, mas não afastado da realidade cotidiana dos sujeitos da pesquisa. Em contrapartida, a noção comum de que o que se produz de teoria e reflexão nas Universidades, nada tem que ver com o cotidiano, ou é ininteligível e não adaptável à prática docente, acabam por gerar preconceitos cristalizados em proposições como a que diz que "na prática a teoria é outra". Desse modo, optei por desbravar esse caminho, ainda pouco percorrido, mas autêntico por se tratar de abordar um problema que, de fato, faz sentido para mim, não apenas no campo das ideias, posto que me toca realmente: o ensino filosófico.

Apesar do meu primeiro contato com as preocupações do ensino filosófico terse dado quando ainda cursava a faculdade (e desde pronto chamara-me a atenção), só pude, de fato, mergulhar neste problema genuinamente, ou seja, este problema só começou a fazer sentido para mim, quando me vi em sala de aula com o giz na mão, uma sala lotada de jovens estudantes e parcas noções de como trabalhar os conteúdos filosóficos, aparando choques com os muitos preconceitos acerca da Filosofia. O meu espanto se deveu, em grande parte, à minha formação filosófica originada em instituição confessional que preconiza o ensino tendo como base a noção global (porém superficial), da história dos pensadores e pensamentos ocidentais, de modo enciclopédico e linear. Mas também, da minha opção inicial ao ingressar nessa instituição, que era prosseguir nos estudos como parte do processo de formação sacerdotal. A Filosofia foi, para mim, um acidente de percurso, de modo que a enxergava - inicialmente - apenas como um meio na tentativa de obtenção de um fim maior (o sacerdócio), motivo pelo qual não havia o interesse legítimo do filosofar, senão apenas para "cumprir tabela". Entretanto, o contato com os textos e o conhecimento do pensamento construído historicamente foi me despertando, semestre após semestre, o gosto pelos estudos e pela leitura filosófica.

Nos capítulos desta dissertação o meu intento será traçar um pequeno panorama sob os olhares de diferentes autores acerca do problema levantado para este trabalho. No primeiro capítulo, intitulado Do outro lado da mesa - uma experiência docentefilosófica, trago um pouco da minha prática como docente de Filosofia e o primeiro impacto com a descoberta de ser professor quando já me encontrava em sala de aula. Essa discussão perpassa três momentos e espaços diferentes: o iniciar da minha carreira na escola pública seção onde busco refletir sobre a formação do professor-filósofo no Brasil por meio do ensino em instituições confessionais e a postura adotada pela USP como método de ensino filosófico (modelo estruturalista de leitura e estudos das obras filosóficas), provenientes da França; a dicotomia entre ser professor de Filosofia e ser filósofo - visão perpetuada pelo sistema educacional brasileiro que reforça essa diferenciação entre Universidades públicas (responsáveis pelo desenvolvimento de pesquisa) e outras instituições ligadas ao ensino apenas, e a experiência com o ensino de Filosofia em escolas particulares - um reflexo do fracasso das instituições públicas. Nessa seção, veremos a coisificação do ensino por meio do crescente aumento dos Sistemas Educacionais Privados, tais como: Positivo, Etapa, Poliedro, Dom Bosco, Anglo, Ético e outros.

No segundo capítulo (*Um antigo ruído: o ensino de Filosofia em Kant, Hegel e Nietzsche*) proponho tratar o modo como cada um desses filósofos clássicos pensam ser a Filosofia e como trabalhá-la em sala de aula. Esse capítulo traz as seções intituladas: *A Filosofia e o filosofar em Kant* e *Hegel e o ensino histórico-filosófico*, para demonstrar que desde suas respectivas épocas, até os dias de hoje, existe uma discussão acerca do melhor

modo de se ensinar Filosofia e sobre a qual, atribui-se a Kant a ideia de não se ensinar Filosofia, mas filosofar, enquanto em Hegel se encontra forte ideia de que o uso da História da Filosofia seria a fonte maior para tal aprendizado. Tanto num quanto noutro, encontro sinais de uma leitura enviezada quando se reduz todo um trajeto do pensamento a uma ou outra máxima, sem contextualização nem preocupação com tal. Já em *Nietzsche e a crítica ao ensino para o mercado*, dois são os pontos discutidos: o ensino por meio de habilidades e competências (discurso empresarial presente na educação recentemente) e, a degradação da cultura e o ensino filosófico atrelado ao Estado e à política econômica do país.

Por fim, em *A natureza da Filosofia e o seu papel na escola* (terceiro capítulo), foi intenção conhecer o pensamento de Walter Omar Kohan, Silvio Gallo e Ronaí Pires da Rocha acerca do que eles pensam ser Filosofia e de como propõem o seu ensino. Nesse momento, à luz da minha prática docente confronto-a com a produção de conhecimento dos referidos autores para que se possa pensar em que sentido a teoria se relaciona com a prática do ensino de Filosofia. Enquanto que para Walter Omar Kohan a Filosofia seria uma experiência do pensar o espaço onde o pensar acontece, em Silvio Gallo pode ser percebido uma preocupação maior em visualizar a educação compreendendo três grandes áreas da formação humana: as ciências (com as funções), as artes (com a percepção do mundo) e as filosofias (com a criação de conceitos). Ronaí Rocha preconiza a construção de um currículo que seja interdisciplinar e propõe uma nova reorganização das disciplinas em grupos, diferentes do que o MEC organizou. Penso, com essas discussões e interlocuções, poder lançar um pouco de luz às questões sobre o ensino filosófico institucionalizado que se vem praticando desde então.

### **CAPÍTULO 1**

#### DO OUTRO LADO DA MESA - UMA EXPERIÊNCIA DOCENTE-FILOSÓFICA

Neste capítulo, intenciono trazer para o campo do pensar algumas das minhas vivências como professor de Filosofia. Vivências estas que remontam pouco mais de oito anos, desde o término da graduação e minha introdução no mundo educacional na condição de docente. Embora a totalidade desse período não fosse dedicada exclusivamente ao Ensino Médio, sendo ele dividido entre este nível de ensino, o Ensino Fundamental e, concomitante ao Ensino Superior. O fato é que, tanto em um nível de ensino quanto noutro, a problemática maior que me moveu a desenvolver esta pesquisar parece ser a mesma: ser professor de Filosofia.

#### 1.1 O fazer-filosófico e a sala de aula

"Bem-vindos ao outro lado da mesa", dizia o professor paraninfo na abertura de seu discurso por ocasião da minha formatura. A emoção do momento era tão grande que sequer imaginei o peso dessas palavras e o que, de fato, representaria estar do outro lado da mesa, agora como professor de Filosofia. Várias foram as formas pensadas para que eu pudesse começar esta dissertação, mas nenhuma delas foi suficientemente capaz de despertar o desejo de escrever senão aquela que falasse da minha própria experiência como docente de Filosofia, ou seja, das minha vivências e inquietações do outro lado da mesa. Desse modo, esta pesquisa originou-se, de um problema filosófico não-original — bastante conhecido até. Um problema que me toca profundamente, que está em consonância com minha vida e práticas cotidianas, enfim, que faz parte, de algum modo, do que vivencio ou vivenciei e que

me inquieta. Acredito que desenvolver uma pesquisa cujo problema não esteja desse modo presente na realidade e na vida do pesquisador, pode tornar-se uma tarefa vazia e sem sentido.

A delimitação do tema foi se desdobrando em torno de diversas dificuldades percebidas por mim e recolhidas em meio a conversas de corredor, por colegas de profissão, de modo que acredito estar diante de uma inquietação que é a de muitos outros professores de Filosofia. Destaco, inicialmente, o sentimento de desconforto que passei no início da carreira docente frente a uma realidade da qual não me vi preparado: a sala de aula. Cada sucesso ou cada fracasso foram me construindo pouco a pouco um professor e, dessa forma, fui submetido à outra formação da qual não tive acesso na graduação no período em que me preparava para sê-lo, paradoxalmente. Ora deparava-me com as deficiências estruturais da escola, ou com as de ordem disciplinar por parte dos estudantes, ora eram as minhas próprias limitações de formação acadêmica e maturidade intelectual. O fato é que, diante dessa nova realidade, a visão que eu trazia do que era dar aulas de Filosofia, as discussões nas aulas de didática e os estágios de observação e regência no período dedicado à minha formação na faculdade, não coincidiam agora com aquela prática, pelo menos, não inicialmente.

Desidério Murcho, em seu livro *A natureza da Filosofia e o seu ensino* (2002), atenta para o problema da formação dos professores quando diz que, muitas vezes, o que o novo professor de Filosofia descobre com espanto é que o que estudou e aprendeu na faculdade é praticamente sem grande importância em sua prática letiva. Assim, de uma forma ou de outra terá que aprender outra coisa quando iniciar suas atividades em sala de aula. Esta afirmação de Murcho vem ao encontro do que pude vivenciar nos primeiros anos de docência: uma espécie de desterro. Rodrigo Gelamo (2009, p.20) também afirma ter passado por experiências semelhantes quando diz sentir-se um estrangeiro em seu próprio país. Toda a situação das primeiras aulas, afirma, "fez com que eu me sentisse como *não-filósofo* em minha formação filosófica; era como se eu falasse minha língua materna e não fosse compreendido".

Acredito que esta sensação é experimentada no cotidiano de muitos professores de Filosofia recém-formados que se descobrem professores no fazer-filosófico da sala de aula e, portanto, com a prática em desenvolvimento. A todo o momento pairavam sobre meu pensar questões que colocavam em xeque minha postura diante dessa *nova e estranha realidade*. O que é ser professor de Filosofia, de fato? O que ensinar? Como ensinar? Por que não vivi nem ouvi falar dessa sensação na faculdade? Será que sei ensinar Filosofia? Como

não ser um professor reprodutivista? Como não ser *conteudista*? Como não ser relapso quanto ao conteúdo? Enfim, todos esses questionamentos e muitos outros que vieram após esses, me acompanharam e acompanham desde o início da docência me impelindo a pensar qual seria, realmente, a verdadeira função da Filosofia e o papel do professor filósofo neste nível de ensino. Evidentemente que tais questões não surgiram de uma hora para outra ou na ordem acima disposta. Recordo-me que duas preocupações iniciais que me tomaram estavam ligadas àquela nova realidade que me impunha uma necessidade para a qual eu ainda era um neófito. Trata-se da inquietação sobre o porquê não aprendi a ensinar Filosofia e o que eu deveria/poderia ensinar (e de que modo o faria) para jovens do Ensino Médio.

#### 1.2 A formação do filósofo e uma experiência com o Ensino Médio público

Tão complexa quanto a problemática do ensino de Filosofia é, também, a da formação de professores para esta disciplina. A formação dos professores em geral e, especificamente os de Filosofia, parece se reduzir a aprender determinado conteúdo ou conjunto de conteúdos e poder reproduzi-los em outro momento. É evidente que o sucesso ou o fracasso do professor de filosofia não deve ser atribuído à sua formação acadêmica tão somente, pois grande parte desta formação se dá na prática docente.

O início da minha experiência docente-filosófica se deu no ano de 2006, quando, recém-formado, pude me colocar no sistema educacional e ocupar a função de professor. Nesse ano me foram atribuídas duas aulas para uma terceira série do Estado, no município de Oscar Bressane (há 40 km da cidade onde residia, na época). Na ocasião, quase pagava para trabalhar. Sem pontuação na rede de ensino, o professor recém-formado não tinha muitas opções para compor o quadro de professores de uma instituição. A escola era pequena e a sala tinha uma média de 30 alunos, no período noturno (em sua maioria, provenientes dos bairros rurais adjacentes). O ambiente de trabalho era bastante informal; poucos funcionários, poucos alunos e as relações profissionais se misturavam com as de amizade. Somente meses após o início do ano letivo, consegui aumentar a carga horária de aulas assumindo as disciplinas de Filosofia, Sociologia e História, para as 1ª, 2ª e 3ª série do Ensino Médio especial, para estudantes em ressocialização na Fundação do Bem Estar do Menor (FEBEM),

hoje Fundação CASA (que, junto com as escolas de cidades pequenas e distantes, também entrava na lista das escolas preteridas dos professores veteranos).

A cabeça fervia de preocupação, afinal, tinha que fazer, pela primeira vez, plano de ensino, selecionar conteúdos e atividades em um planejamento para o ano todo sem muita noção de onde encontrar material didático para tal (na época o Governo do Estado ainda não havia optado pela seleção do material didático *São Paulo Faz Escola*), nem por onde começar, aprender a preencher diário de sala, preparar aulas, pensar numa linguagem para estabelecer um vínculo de comunicação com os estudantes, formas de avaliar e o medo de enfrentar a sala de aula. Recordo-me de não ter encontrado pessoas muito dispostas a auxiliarme nesse início. Os professores em geral, já acostumados com a rotina da sala de aula e burocracia institucional estão calejados demais para perceber o medo e a insegurança dos professores recém-chegados no sistema.

O professor de Filosofia pode encontrar pela frente óbices que vão desde as insuficiências em sua própria formação acadêmica passando pela desmotivação dos colegas de trabalho, programas mal elaborados e estudantes desinteressados (Murcho, 2002). De fato. A minha primeira grande frustração se deu ao me deparar com as deficiências de minha formação acadêmica e com a falta de diretrizes mais sólidas para o desempenho desta função (como era o caso da LDB, antes do parecer CNE/CEB nº 38/2006 que deixava vaga a noção do que se podia trabalhar em Filosofia). Deficiências essas no que tange ao conteúdo específico da Filosofia, de pensar o ensino dessa disciplina e também de didática, de prática docente. Apesar de ter cursado as disciplinas de cunho pedagógico, ofertadas na faculdade, ainda assim, sentia-me completamente destituído de mecanismos que pudessem auxiliar-me nessa nova tarefa.

Quanto à ausência de diretrizes mais sólidas por parte do governo (na época), havia uma vantagem e uma desvantagem que incidiam diretamente no fazer filosófico em sala de aula. Primeiro, era uma vantagem tê-las não muito claramente definidas, pois levantava-se diante de mim um infinito campo de possibilidades para essa disciplina, podendo eu ficar livre para trabalhar da maneira como concebia a Filosofia e selecionar seus conteúdos. Essa visão trazia um alento ao medo da primeira vez em sala de aula, pois permitia que eu trabalhasse temas ou filósofos a que mais tivesse proximidade e domínio. Em contrapartida, da mesma maneira em que se pode fazer um bom trabalho quando não se tem uma boa diretriz, também se pode fazer um péssimo trabalho e ainda assim estar amparado pela lei. Recordo-me que na

época havia muita discrepância dos conteúdos e métodos de trabalho entre os colegas; tinha aqueles que assumiam religiosamente um manual de sua preferência e aqueles outros que, em nome de uma *prática filosófica laboratorial*, levava os alunos para *abraçar árvores* em contato com a natureza. Aí está a desvantagem.

A matriz curricular do curso de Filosofia em que me formei dividia-se em três blocos: a) um principal que privilegiava a História da Filosofia como eixo central das aulas, distribuídas em sete disciplinas, cada uma em um semestre e em sequência histórico-linear. Assim, em História da Filosofia I era previsto estudar as principais questões pensadas por Sócrates, Platão e Aristóteles; em História da Filosofia II, a Patrística e a Escolástica (e seus principais representantes medievais) e assim por diante até chegar aos modernos, contemporâneos e na Filosofia da América Latina; b) também, as grandes áreas da Filosofia, tais como a Filosofia da Linguagem, Antropologia Filosofica, Ética, Estética, Filosofia da Ciência, Filosofia da Mente, Filosofia Política, Lógica, Teodiceia e Teoria do Conhecimento; e, c) havia ainda o grupo das disciplinas da grande área das Ciências Humanas, Sociais Aplicadas e de base pedagógicas, tais como Sociologia, Sociologia do Conhecimento, Psicologia, Psicologia da Educação, Espanhol, Português, Inglês, Metodologia da pesquisa, Estrutura e Funcionamento do Ensino, Didática, Práticas de Ensino em Filosofia e Sociologia e Estágio Supervisionado.

O fato de minha formação filosófica ter se dado numa instituição confessional e, portanto, com o foco voltado para outro ponto que não a educação (no caso, a vida religiosa e não laica no seminário), vez em conta surgiam questionamento sob a forma de insegurança: será que estou mesmo preparado para me inserir no mundo da educação? Será que o que aprendi é o suficiente para me fazer um professor de Filosofia? Na faculdade as disciplinas eram organizadas e ofertadas de modo bastante livrescas, com pouco ou nada de tratamento técnico dos textos filosóficos. Em sua maior parte, os textos e pensamentos dos renomados filósofos eram reproduzidos pelos professores, de modo que tínhamos uma visão geral dos principais pensamentos e pensadores da História da Filosofia Ocidental, porém, pouco ou nenhum aprofundamento, sistematização e problematização dos mesmos. Soma-se ainda ao conjunto de obstáculos à formação do filósofo, o fato de que nessas instituições confessionais a Filosofia era vista ainda como *escrava* da Teologia. Essa postura era muitas vezes verbalizada, pelos professores-padres e outros religiosos, cristalizada sob a forma de máximas do tipo "a Filosofia nos esvazia para sermos preenchidos na Teologia". O agravante se encontra quando, para a grande maioria dos estudantes (aspirantes à vida religiosa), não há o

interesse espontâneo voltado ao aprendizado da Filosofia (embora muitos deles se tornariam professores de Filosofia num futuro próximo).

A formação de um sacerdote cristão católico exige duas graduações, a saber a Filosofia e a Teologia. A Filosofia faz parte da formação do padre porque o "auxiliaria" a fundamentar a tradição histórica do pensamento religioso e, representaria, portanto, a racionalidade humana, que daria base para a argumentação, a organização do pensamento e o tom crítico de que se espera de um líder religioso. A Teologia, os preceitos, os dogmas, a vida de Cristo, seus apóstolos e discípulos e dos principais profetas dos tempos antigos - representando a fé, a crença em Deus autor da vida e de tudo o que há.

A fé e a razão (*fides et ratio*) constituem como que as duas asas pelas quais o espírito humano se eleva para a contemplação da verdade. Foi Deus quem colocou no coração do homem o desejo de conhecer a verdade e, em última análise, de O conhecer a Ele, para que, conhecendo-O e amando-O possa também chegar à verdade plena sobre si próprio. (JOÃO PAULO II, 1998, p.7).

Nestas condições, a Filosofia é, muitas vezes, vista como uma dura etapa a ser superada nos anos de estudos, ou seja, a Filosofia, para uma parcela significativa dos estudantes dos seminários e faculdades confessionais, não se configura como um fim em si mesma, mas antes um meio para se obter um final almejado: a Teologia. Ora, pouco, ou nada, significaria para o sistema de ensino se tais aspirantes alcançassem seu fim, o que não ocorre. Por diversos motivos particulares, institucionais e de ordem moral, muitos seminaristas deixam, ou são *convidados* a deixar seu ideal inicial religioso ao concluir a etapa da formação filosófica. Com essa interrupção, o ex-seminarista, desempregado, porém, com o diploma na mão, agora se vê diante da necessidade de um recomeço em seus projetos de vida, procurando na educação a possibilidade imediata de emprego passando a compor o quadro de professores de Filosofia das redes públicas e privadas de ensino.

Nessa trajetória, o recém-professor se depara com diversas realidades a que não estava ou não foi preparado, seja em sua formação matricial, seja pela sua disposição interior, ou ainda, pelo distanciamento entre o que se estuda teoricamente e o que se pode perceber na prática educativa. Esse tipo de situação é bastante recorrente entre os professores de Filosofia

do Ensino Médio, a presença de ex-seminaristas, ex-padres e padres assumindo essa disciplina é bastante significativa.

Apesar da grande dimensão a que tendia abarcar a matriz curricular, sob o discurso de proporcionar uma visão mais ampla do pensamento filosófico desde seus primórdios até a atualidade, se tornava evidente a superficialidade com que os filósofos eram eram abordados. O ensino consistia na reprodução e leitura de pequenos trechos de textos do próprio filósofo, retirados de sua obra ou de comentadores sem que se buscasse situar a obra do autor e os principais problemas filosóficos por ele tratados. A formação filosófica, focada no mero aprender a fazer paráfrases e repetir de textos, dificulta o verdadeiro aprendizado em Filosofia, uma vez que ao final dos anos da faculdade o que se verificaria é que os neofilósofos aprenderam a repetir textos em detrimento do pensar filosoficamente. Quando reflito sobre o modelo de ensino filosófico que tive, percebo que este consistiu, em grande parte, em me ensinar a repetir um determinado conteúdo previamente selecionado pelo professor, um exercício puramente lexical, sob a alcunha de se estar ensinando Filosofia. Não posso afirmar que essa é uma realidade geral no Brasil, no Estado de São Paulo, ou mesmo na região do Oeste Paulista, haja vista que tal afirmação necessitaria de maior sustentação em pesquisa empírica, mas posso ressaltar que é a realidade de um número significativo de professores de Filosofia, colegas de profissão, conforme conversas informais.

Desse modo, como esperar do professor, produto dessa *formação*, que ensine Filosofia e que faça dela em sala de aula, um espaço para a crítica da razão, se ele próprio fora privado dessa base? A ninguém se concede a dádiva de dar o que não tem... Enquanto estudantes vivíamos criticando esse sistema de formação<sup>3</sup>, comparando-o ao de outras instituições de ensino como o da UNESP e da USP que proporcionava uma visão mais aprofundada e com propriedade sobre um determinado filósofo ou corrente filosófica. Mas, para atingir o objetivo a que se propunha tal formação (o sacerdócio), uma visão mais ampla sobre a história do pensamento filosófico e alguns temas era suficiente o oferecido. Numa concepção materialista, a estrutura a que se pensaram a matriz curricular supracitada, era, de fato, suficiente, assim como o é o fato de preparar os estudantes do Ensino Médio para as provas de alguns vestibulares que cobravam as principais ideias de diversos pensadores da História da Filosofia.

3

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Alguns estudantes se despontavam para o conhecimento filosófico dentro do seminário, mas eram criticados ou mal interpretados pelos próprios colegas de faculdade. Várias vezes ouvia-se o trocadilho que dizia que "quando o seminarista começa a frequentar demais a UNESP era sinal de que estava vislumbrando outros ideais que não o sacerdócio".

Evidentemente que a formação em nível superior em Filosofia não advém somente das instituições confessionais, o que também não quer dizer que não haja dificuldades e problemas em tal formação. A própria formação de filósofos da USP, desde a década de 1940, possui sérios limites. A Universidade decidiu implantar os modelos estruturalistas de leitura e estudos das obras filosóficas trazidos pelos professores franceses que fundaram uma postura política de exclusão das ideias nacionalistas, bem como do modo ensaísta de se fazer Filosofia presentes no Brasil na ocasião, vigorando, assim, a visão de que não há Filosofia em detrimento de sua história. (PIMENTA; PIMENTA, 2011, p.15). Em seu livro *A Universidade e a vida atual: Fellini não via filmes* (2003), Renato Janini Ribeiro ressalta com pesar a falta de criatividade dos trabalhos acadêmicos que recebe de seus alunos, comparados aos que recebia entre as décadas de 1976 e 1990 e atribui esse *déficit* à consequência da transformação no modo pelo qual se tem feito filosofia na USP. "Se impôs um molde de leitura filosófica que os dissuade de qualquer aventura própria, de qualquer viagem intelectual". (RIBEIRO, 2003, p.132).

O debate que se faz no Brasil é mais focado nos autores do que nas ideias e, por isso, um debate distante de nós, de nossa realidade. Em 1968, quando Renato Janine Ribeiro entra na USP como estudante de Filosofia - relata, sentia um grande orgulho junto de seus colegas por fazerem parte do *departamento de filosofia* da mais prestigiada Universidade do país, entretanto, pairava no ar a ideia de que não mais havia filosofia a se fazer naquele espaço. Tal ideia se referia ao método adotado pela Universidade de leitura rigorosa da *filosofia que já fora escrita*, "dali em diante, só haveria história da filosofia" (RIBEIRO, 2003, p.134). Este método se transformou em um estilo de procurar ler diretamente um importante pensador e analisá-lo, interpretá-lo de modo original, ou seja, assumia-se uma postura na qual se abre mão da leitura de quaisquer comentadores do filósofo em questão, ignorando-os a fim de apreender o filósofo em sua quase totalidade.

A característica positiva dessa metodologia se dá pelo fato de ter-se gerado um hábito imbatível, inclusive entre os outros colegas da grande área de Humanas, de leitura desses autores, todavia, ignorar a tradição existente dos comentadores seria lançar mão de um sem-número de significantes culturais (RIBEIRO, 2003), além de perder a oportunidade de criar uma comunidade brasileira de Filosofia que faça jus ao seu papel e discuta problemas pertinentes e próximos da realidade brasileira.

A redução da filosofia a uma história da filosofia foi o primeiro problema - e apesar disso o menor. O maior foi que com isso, no fundo, se ambicionou pouco. Desejou-se proceder a uma leitura original, sim, mas a força do adjetivo foi reduzida pelo substantivo: original, portanto ambiciosa, porém, mera leitura, nada mais que a interpretação de um autor já dado, a quem se aderia. (É engraçado que assim se passasse uma imagem de *adesão*; supunha-se, do autor estudado, que dissesse a verdade sobre as coisas. Supunha-se, do leitor universitário, que endossasse o autor a quem lia). (RIBEIRO, 2003, p.136 - grifo do autor).

Ele ainda afirma que, no cotidiano a Filosofia realizada pelos seus colegas que escrevem para jornais ou participam de debates públicos, pouco ou nada tem contribuído para a resolução dos problemas de nossa realidade, pois, quando está presente nas questões pertinentes de nosso tempo, o filósofo se posiciona baseado na opinião, parafraseando autores consagrados e, desse modo, não questionando ou refletindo profundamente as circunstâncias do momento. Quando não, "mobiliza-se um aparato conceitual fabuloso, pesadíssimo, para dar conta de questiúnculas. Nesses dois estilos, é possível que a filosofia só valha pela assinatura [...] do professor que avaliza sua opinião, ou do grande filósofo morto". (RIBEIRO, 2003, p.140).

O professor do Departamento de Filosofia da USP, Oswaldo Porchat Pereira, em seu texto intitulado *Discurso aos estudantes de Filosofia da USP sobre pesquisa em Filosofia* (1999), parece concordar com a posição de Ribeiro, quando afirma que se tem produzido boas pesquisa em História da Filosofia e que a Universidade está formando, com seriedade e rigor, bons historiadores da Filosofia, entretanto, isso tem sido feito à custa das questões filosóficas, uma vez que "impõe-se seguramente a necessidade metodológica de deixar de lado as posições pessoais, [...] faz-se um mister o *esquecimento metodológico* de si próprio" (PEREIRA, 1999, p.132). O professor afirma que tal método é, sem sombra de dúvida, o melhor quando se quer esboçar uma hipótese interpretativa, uma reconstrução de acordo com o pensamento original de um autor, porém, se faz necessário questionar se essa é a melhor forma de preparar o estudante para a prática da Filosofia.

Prepara-se alguém para a prática da Filosofia do mesmo modo como se prepara alguém para a prática da História da Filosofia? A iniciação à pesquisa em Filosofia é a mesma coisa que a iniciação à pesquisa em História da Filosofia? O aprendizado de um método rigoroso de pesquisa historiográfica, do método estruturalista, por exemplo, é o único ou o melhor caminho para fazer desabrochar as potencialidades filosóficas daqueles

nossos estudantes que foram trazidos a um curso de Filosofia por sentirem sede e fome de *Filosofia*? (PEREIRA, 1999, p.133 - grifo do autor).

Tanto nesse método de ensino filosófico uspiano quanto no adotado pelas faculdades confessionais de Filosofia, de modo geral, parece-me tornar infecunda a atitude de reflexão, ou porque se propõe formar o aspirante a filósofo em uma concepção generalista, enciclopédica, com base quase apenas nos comentadores dos filósofos e, portanto, superficial, ou porque adota o rigor da historiografia para conhecer um pensador e seus pensamentos deixando de lado as possibilidades de pensar com o(s) autor(es) os problemas atuais, do mesmo modo como afirma Pereira (1999, p.135), quando diz que "é infelizmente possível, entre nós, terminar a graduação em filosofia, não tendo lido nem trabalhado nenhum, ou quase nenhum, dos temas de que se ocupam os filósofos que neste momento estão em nosso mundo propondo seus filosofemas". (PEREIRA, 1999, p.135). E o autor tem razão com o que afirma. Com esse pensamento, não quero desconsiderar, em nenhum momento, a importância da História da Filosofia, pelo contrário, acredito ser impossível qualquer reflexão filosófica, dentro da sala de aula, sem que se faça uso de tal arcabouço. Porém, o que considero um grande equívoco (e que descobri, inclusive, em minha prática docente), é que não se deve ensinar a História da Filosofia sob o epíteto de estar fazendo Filosofia. Do mesmo modo, acredito não o ser, estudar apenas comentadores dos principais filósofos em uma concepção generalista sem o rigor historiográfico a que o método anterior se dispõe, em detrimento do filosofar.

O problema da formação no nível superior de ensino foi muito mais sentida por mim do que pensada, isto é, houve muito mais situações em que percebia que não conhecia o que era ensinar Filosofia, ou que o que eu sabia era insuficiente, do que situações em que pudesse pensar sistematicamente sobre tal formação. Até certo ponto, no início de minha prática docente, sentia-me um pouco seguro quanto à seleção dos conteúdos para dar aula, mas assustava-me a ideia de não saber por onde começar. Eu simplesmente não poderia entrar em sala de aula e despejar teorias e propor reflexões filosóficas ou sair falando de um ou outro filósofo sem que tudo pudesse compor um sentido, tanto para mim quanto para os estudantes que ali estariam. Portanto, se fez necessário pensar e repensar os critérios que norteariam a seleção dos assuntos discutidos em sala de aula. A princípio me vi sufocado com tantas informações que me vinham por meio dos relatos de experiências positivas e negativas anteriores (que chegava a soar como coação), que foram despejadas na ocasião da primeira reunião pedagógica e, portanto, o primeiro contato com a escola.

Murcho afirma que os professores do Ensino Médio "tem que deixar de ser vítimas da formação que tiveram nas faculdades e dos ministros e secretários de estado e toda máquina burocrática que se constitui paradoxalmente como um poderoso obstáculo ao ensino de qualidade". (MURCHO, 2002, Local: 2% - 52 de 2525). Entretanto, para assumir tal postura, havia a necessidade de ter sido, pelo menos, preparado para ela. Autonomia não se adquire de uma hora para outra e sem preparo, por isso, a minha segurança inicial residiu na possibilidade de reprodução do conteúdo e da metodologia adotada pelos meus professores da graduação. Naquela ocasião, não tinha maior entendimento sobre a problemática que envolve o ensino filosófico a ponto de encontrar amparo nas discussões já realizadas até o momento. O instinto de sobrevivência pedia o mais acessível - reproduzir os conteúdos que tive na faculdade, sobretudo os que eu tinha maior domínio e facilidade. E foi assim que iniciei.

Uma das diretrizes que norteou boa parte das minhas escolhas por conteúdo e metodologias de trabalho como professor foi pensar que o estudante que estava à minha frente não iria se formar filósofo (quando muito encontrava um ou outro que dizia gostar de Filosofia). Este foi um referencial que considerei muito importante na época por estar intimamente ligado à receptividade do estudante em relação ao conteúdo, haja vista as dificuldades existentes em transpor o pensamento filosófico para um nível de compreensão de quem não fez Filosofia. Particularmente, ainda acredito ser esse um bom ponto de partida para as aulas de Filosofia: entender que o estudante à sua frente talvez não se interesse ou não necessite conhecer a totalidade (ou grande parte) da tradição do pensamento filosófico constante na Historia da Filosofia. Apesar da inexperiência com a sala de aula, já conhecia uma ou outra dificuldade informalmente relatadas por alguns colegas com algum tempo de experiência na docência, bem como suas angústias, frustrações e preocupações. Era unânime entre eles a falta de condições de transpor o pensamento filosófico a uma linguagem suficientemente capaz de ser entendida pelos estudantes e sem banalizar o texto trabalhado.

A Filosofia encontra agora, em seu *retorno* ao Ensino Médio, um terreno muito arenoso devido os estereótipos gerados ao seu redor: disciplina de difícil acesso, conhecimento erudito e elitizado, assuntos desinteressantes, temas de discussão fora da realidade do estudante, "coisa de gente maluca" e a dificuldade de pensá-la como uma prática na orientação do agir humano. Tais estereótipos são reflexos do desmerecimento e desprestígio da disciplina na escola. Durante algum tempo insisti no ensino da História da Filosofia com os estudantes, numa concepção de ensino extremamente conteudista e *autofilosófica*, ou seja, apostava em um ensino histórico-filosófico linear como conteúdo e

método do filosofar, como se o conhecimento da história da Filosofia por si só fosse capaz de proporcionar espaço suficiente para uma postura *filosofante*.

Neste período, organizava o conteúdo de modo a transmitir informações sobre os principais pensadores da história em aulas meramente expositivas e contínuas. Estava previsto, em meu planejamento, discutir o início da Filosofia com os filósofos pré-socráticos e suas indagações acerca da busca por um elemento originador (arché) constitutivo de todas as outras coisas no mundo, passando pelos principais pensadores dos períodos históricos até finalizar com alguns contemporâneos. Nesta postura permaneci até perceber que amealhei a antipatia que os estudantes tinham pela disciplina, mas, que poderia (hipoteticamente) ser superada se trouxesse à discussão, temas do cotidiano que fossem passíveis de uma reflexão filosófica. Esse movimento de rompimento com uma postura e o iniciar de uma outra, demandou também, nova maneira de conceber o ensino filosófico. Se antes a História da Filosofia era suficiente para preparar o estudante pensante para o universo filosófico, segundo minha compreensão na época, agora essa possibilidade voltava-se para a discussão de temas baseados no interesse deles. Essa fase foi muito marcada pela tentativa de aproximação do conteúdo filosófico junto ao estudante do Ensino Médio, uma vez que era frustrante vê-los dormindo na aula ou totalmente apáticos à presença do professor e do conteúdo.

Optei por iniciar esta nova abordagem com um dos temas transversais propostos no PCN: a Ética, já que o assunto me atraía bastante e eu já possuía uma razoável gama de materiais para um ponto de partida. Não deu para fugir muito da reprodução das aulas dos professores que tive. Foram espelhos para o começo, uma espécie de segurança inicial, afinal de contas no início ainda não há uma identidade claramente consciente sobre si mesmo, mas havia sim uma definição ideal de como ser e de como não ser professor nos moldes que tive na faculdade. De um jeito ou de outro os mestres que tive influenciaram diretamente no início da profissão, do mesmo modo que os temas ou pensadores por eles ensinados.

A abordagem que utilizava para esta nova postura era baseada na inserção de diversos recursos imagéticos e sensoriais para que eles pudessem se ver na reflexão proposta, mas que também toda a Filosofia da aula fizesse algum sentido para a vida desses estudantes. Dessa forma, passei a priorizar um arcabouço temático para a reflexão em sala de aula que fosse possível tal aproximação. Os manuais disponíveis na época serviram como aparato conceitual e referencial para as discussões. Particularmente trabalhei com o *Filosofia*, da série

Novo Ensino Médio (volume único), da Marilena Chauí. O livro trazia um manual para o professor, em sua parte final, juntamente com questões e exercícios ao final de cada unidade. De fácil acesso, com linguagem razoável para as séries a que se propunha, esse livro foi ofertado gratuitamente aos professores como cortesia da editora Ática. Era uma espécie de "resumão" do *Convite à Filosofia* (da mesma autora), porém, com maior quantidade de recursos didáticos como imagens, analogias e resumos de filmes, sugestões de atividades, exercícios em forma de questões abertas.

O conteúdo programático temático proposto para o ensino estava dividido em oitos partes, sendo duas para cada bimestre letivo. O primeiro bimestre compunha-se, inicialmente, de uma *Introdução ao estudo da Filosofia*, com discussões voltadas às suas origens e as condições históricas, sociais, políticas e econômicas, que favoreceram tal surgimento. A etimologia da palavra, o porquê ela se fazia necessária. O que é a atitude filosófica e a atitude crítica, também faziam parte das discussões introdutórias do conteúdo. Um segundo tema discutido, ainda no primeiro bimestre, foi o que denominei de *Visões de mundo*. Tratava-se da discussão a respeito das diversas formas de entender/conhecer o mundo, como o senso comum, a ciência, a filosofia, o mito e o conhecimento religioso. Apesar da ampla discussão sobre as diversas visões-de-mundo, o foco central estava em compreender o modo de pensar do povo grego anterior à filosofia (os mitos), na tentativa de melhor compreender o surgimento da Filosofia como nova possibilidade de olhar para a realidade.

Para o segundo bimestre de aula estava planejada a discussão acerca dos temas da verdade e do tema da consciência. A verdade como um importante valor para a Filosofia e as discussões sobre as dificuldades de buscá-lo. Nesse processo de busca da verdade se faz necessário o reconhecimento da própria ignorância diante do saber suposto, a incerteza geradora das dúvidas e questionamentos e, a insegurança que move o sujeito à busca de um novo conhecimento ou à reelaboração do mesmo. O mito da caverna de Platão, bem como a sua visão dualista sobre o mundo e sobre o homem, constituiu-se base para se pensar esta temática. Com o tema da consciência, a proposta inicial era de pensar até que ponto a consciência seria capaz de conhecer tudo o que se passa na realidade. Para tanto, propus a compreensão da relação existente entre consciência e conhecimento e, posteriormente, adentrar na reflexão psicanalítica sobre consciente e inconsciente. Nessa unidade, estava previsto também (apesar de fugir da temática central), a reflexão sobre o conceito de cultura e a formação cultural do sujeito. O determinismo psíquico em Freud seria a *deixa* para iniciar outra temática filosófica que é a da *liberdade* como problema filosófico e, na sequência, a

experiência do sagrado, as religiões e suas manifestações culturais. No 4º bimestre, foram trabalhados os temas da estética, com a discussão sobre o belo e sobre o artístico, o preconceito (o feio) e a visão de diversos filósofos acerca desta temática. O segundo tema trabalhado foi o da ética, com propostas de pensar o conceito de ética e moral, a ética como necessidade da vida em sociedade, a bioética e cidadania.

A mudança de concepção de ensino da Filosofia (de histórica para temática), inicialmente surtiu efeito de satisfação, tanto para os estudantes que passaram a ver a Filosofia como algo mais próximos de sua realidade (e isso foi percebido pelo feedback dado por eles mesmos nos momentos finais das aulas ou nos intervalos, por meio de comentários informais e relacionados à sua vivência cotidiana), quanto para mim, que não tinha mais que lidar com um dos diversos problemas que um professor enfrenta em sala de aula: a desmotivação dos estudantes com relação ao assunto discutido. Tal postura demandaria uma mudança também na maneira de ministrar uma aula, ou seja, neste momento, minha atenção passou a estar voltada também para a didática dentro de sala de aula. Debates e outras formas de apresentação do conteúdo que tinham caráter mais prático ou participativo renderam alguns adeptos à disciplina antes temida ou desprezada. Entretanto, surge a sensação de banalização do método filosófico, quando as aulas passam a serem vistas como um espaço de polemização sem muito rigor na argumentação. O fato é que fui de um extremo ao outro, pensando encontrar a solução para as minhas angústias docentes. Das aulas de História da Filosofia, expositivas e cansativas, "repletas" de conteúdo, à superficialidade dos "debates" sobre temas do dia a dia (tais como descriminalização do aborto, pesquisas com células-tronco, eutanásia, cobaia humana etc), beirando o senso comum. Ora, meu senso ético me alertava sobre a necessidade de mostrar-lhes um filosofar mais rigoroso e sério.

Desse modo, o que está em questão não é mais apenas a seleção de um conteúdo a ser trabalhado ou a opção pela vertente histórica ou temática do ensino filosófico, mas a própria concepção que eu tinha do que era a Filosofia. Filosofia para mim, em primeira análise, era a saída do senso comum. Essa concepção ficou clara porque o que me incomodava tanto no primeiro modo de dar aulas (com conteúdos da história da Filosofia), quanto no segundo (temático), a discussão ou exposição do conteúdo, como já explicitado acima, beirava o senso comum. Ora, eu não podia ficar discutindo *coisas do cotidiano* e não dar um aprofundamento filosófico, em contrapartida, as *coisas do cotidiano* eram as *coisas que circundavam a realidade dos estudantes*. Como lidar com o senso comum e o cotidiano em minhas discussões? Nesse ponto, o contato com a literatura serviu-me de apoio na

reconstrução de uma concepção do que é a Filosofia, e que será melhor aprofundada no terceiro capítulo desta dissertação.

#### 1.3 O Filósofo e o Professor de Filosofia

Neste tópico a pretensão será esboçar um dos limites encontrados pelo professor de Filosofia em sua prática em sala de aula. Dentre os problemas já levantados e discutidos no campo do ensino filosófico, um tem ganhado bastante destaque: trata-se da identidade do filósofo e professor de Filosofia. Parece que, muitas vezes, o filósofo e o professor de Filosofia são duas entidades separadas e com naturezas bastante específicas. Essa sensação deriva de falhas na formação do futuro professor de Filosofia, como visto acima. Também parece que, mesmo explicitando os reais objetivos do curso de Licenciatura em Filosofia, quanto à formação do professor, o resultado se mostra numa posição diametralmente oposta.

Rodrigo Pelloso Gelamo em sua tese de doutoramento (*O ensino da filosofia no limiar da contemporaneidade: o que faz o filósofo quando seu ofício é ser professor de filosofia?*), e Lídia Maria Rodrigo (2009), em seu texto (*O filósofo e o professor de Filosofia: práticas em comparação*), buscam refletir um pouco mais sobre a identidade do professor filósofo. Gelamo (2009, p. 19) utiliza uma metáfora na qual reconstrói sua vivência no início de sua carreira como professor de Filosofia. Ele afirma ter se sentido *estrangeiro em sua própria terra* ("esse sentimento de estrangeiridade"). Sentimento esse que o fez pensar o *lugar* do professor de Filosofia, o fez pensar o que é e como ensinar Filosofia. Gelamo (2009) explica a cisão que há entre a realidade do professor de Filosofia e do filósofo, como duas maneiras distintas mas complementares de se entender parte das grandes angústias que rondam a formação do professor filósofo.

Gelamo afirma que há um desacordo entre a ideia que concebia sobre o que é ser professor e a relação estabelecida com os estudantes.

Os alunos, logo de início e de modo geral, não tinham o desejo de aprender os conteúdos 'filosóficos'. Alguns, por terem passado por situações escolares não muito agradáveis com professores de Filosofia; outros por mero descaso

ou preconceito; outros, ainda por influência dos primeiros. O que fazia unânime era a questão, muitas vezes marcada pelo silêncio dos rostos apáticos: 'o que isso (filosofia) tem a ver com o curso que eu faço?' A partir daí, a questão que eu passei a me colocar era: qual a importância em ensinar Filosofia a esses alunos, a importância de eles aprenderem, e a relação existente entre a Filosofia e os campos de saber específicos em cada um deles estava sendo formado? (GELAMO, 2009, p.21).

Outra dificuldade encontrada pelo autor está ligada à falta de uma espécie de elo entre o conteúdo programático, constante nas matrizes curriculares, e o objetivo final das disciplinas e, sobre tal dificuldade, ressalta ainda que as ementas propostas não traziam conteúdos que possibilitassem um diálogo entre as outras propostas das outras disciplinas, na formação específica dos estudantes.

Desse modo, o ponto de apoio para a resolução da questão anterior, além de não solucioná-la, criou outra: como propor uma discussão que fosse filosófica e mais próxima dos interesses dos alunos e dos próprios cursos nos quais os alunos estavam sendo formados se a ementa da disciplina não possibilitava realizar tal intento? (GELAMO, 2009, p.22).

Desse modo, o plano da disciplina encaminhava-se para uma temática muito próxima da "história de como os filósofos referiam à educação". (GELAMO, 2009, p.22). Ainda assim, seus alunos o questionavam: "qual a finalidade de saber a história da Filosofía da Educação se eu vou ser um professor de Matemática ou de Educação Infantil? Como isso vai auxiliar em minha prática cotidiana em sala de aula?" Tais questionamentos levou-o a pensar também se, de algum modo "a Filosofía pode contribuir apenas para a compreensão de como a história dos temas filosófico-educacionais auxiliaram a pensar esses temas, neste caso, a Educação<sup>4</sup>". (GELAMO, 2009, p.23).

Dessa maneira, Gelamo foi compondo suas reflexões e questionamentos, a partir da sua própria experiência como docente de outros cursos de licenciatura e bacharelado, a fim de traçar "alguns caminhos", como relata. Percebeu um indício: Falta de preparo do professor que elaborou a ementa – significando um problema na concepção do ensino de Filosofia, bem como um problema na concepção do ensino de Filosofia, ou seja, um problema ao conceber o que é ensinar Filosofia, e outro problema no ato de ensinar Filosofia (Ensino de Filosofia para não-filósofos).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cabe ressaltar que Gelamo refere-se ao Ensino Superior

Assim surgiu a questão sobre o tipo de conhecimento que o professor deveria possuir e produzir para ensinar a Filosofia e de que modo ele deveria problematizar o ensino da Filosofia para entendê-lo melhor. Busquei então problematizar (1) o que seria o ensino e o que seria o processo de ensino/aprendizagem tão presente no discurso dos educadores e (2) o que fazer para entender seu funcionamento. Afinal, perguntei-me: (3) qual é a experiência necessária ao fazer e ao ensinar/aprender filosofia para que o seu ensino realmente se efetive? (GELAMO, 2009, p.23-24).

Pareceu então, segundo o autor, surgir a seguinte questão após as reflexões: "o que se espera de um filósofo quando o assunto é o ensino da filosofia?" (GELAMO, 2009, p.24). Esse tipo de questionamento remeteu necessariamente à formação do futuro professor e, neste caso, Gelamo ressalta o risco que se corre ao formular tal questionamento, que é o risco de "pedagogizar" ou "metodologizar" o ensino da Filosofia. Outra forma de problematizar o ensino da Filosofia fazia-se necessário, embora estivesse claro um ponto sob o qual deveria ser submetido ao crivo do autor: o fazer filosófico do professor de Filosofia.

A indiferença do professor filósofo em relação ao ensinar pode transformar o próprio ensinar em algo ainda mais complicado, pois, às vezes, o próprio professor de Filosofia não se vê interpelado pelos problemas de sua própria atividade docente. Isso, em tese, torna-se um agravante, uma vez que na maioria das ementas, currículos e programas pedagógicos das disciplinas de Filosofia espera-se do professor o auxílio na formação de um sujeito crítico. *O que era necessário para ser professor de Filosofia?* Numa investigação primeira, com seus colegas de profissão, constata a ausência deste questionar, que os mesmos acreditam que "ser professor de filosofia é ensinar filosofia, mesmo sem se ter a compreensão filosófica do que seja 'ser professor' e do que seja 'ensinar filosofia'". (GELAMO, 2009, p.25).

Lídia Maria Rodrigo (2009) inicia uma discussão a este respeito, remetendo as duas realidades do filósofo (produção do conhecimento filosófico e o seu ensino) à reflexão desde a Antiguidade, tomando como exemplo Sócrates, que foi um grande pensador e também bom mestre, ensinando a partir dos seus diálogos; Platão e Aristóteles, fundadores da Academia e do Liceu, respectivamente. Com base na história dos filósofos clássicos ela ressalta a impossibilidade de separar produção do conhecimento do seu ensino, porém, introduz a ideia de que, nos dias atuais, existe uma nítida distinção entre os que "produzem o saber filosófico e aqueles que o ensinam". (RODRIGO, 2009, p.80).

Oficialmente o Brasil reforça e consagra tal distinção quando permite a existência dos Centros Universitários, Faculdades Integradas e Universidades (estas últimas com dedicação total à pesquisa, enquanto as primeiras estão ligadas ao ensino).

Embora formalmente classificadas como instituições de pesquisa, em boa parte das universidades privadas — nas quais os cursos de pós-graduação ocupam um lugar insignificante e o regime de contratação de professores predominante é por hora/aula — o princípio da indissociabilidade entre ensino e pesquisa, que consta de seus estatutos, não passa de letra morta. (RODRIGO, 2009, p.80).

As Universidades enquanto instituições capazes de produzir conhecimento, bem como de transmitir seu ensino, diferem, do que acontece no Ensino Médio, cuja dedicação está, exclusivamente, voltada ao ensino. Diante desta constatação, torna-se mais difícil e mais complexo, segundo a autora, debater tais questões, uma vez que se trata da identidade do professor de Filosofia do Ensino Médio. Os polos da dicotomia existente entre o ensino de Filosofia e a Pesquisa em Filosofia são vistos não somente como distintos entre si, mas como hierarquizadas a partir de critérios valorativos. O professor acaba sendo visto como reprodutor ou divulgador de um conhecimento produzido pelo especialista e passa a ser colocado numa posição de inferioridade em relação a este, cuja função seria a de produzir novos conhecimentos.

Esta separação que se faz não é permanente e irreversível; pelo contrário, há muitos professores de Filosofia que desenvolvem pesquisas elaborando um discurso filosófico original, e vice-versa. O que deve, definitivamente, deixar de existir é a atribuição de valores hierárquicos entre tais ofícios. Ora, muitos são os colegas de trabalho de sala de aula que nem sequer se veem como filósofo, uma vez que, a partir do momento em que saíram da faculdade, não mais voltaram a realizar pesquisas, tendo dedicado esforços para a obtenção de uma linguagem e comunicação mais eficazes para atingir o público jovem e levar até eles as aspirações ou inquietações filosóficas. Da mesma maneira, observa-se, com o aumento da demanda por aulas de Filosofia, que muitos filósofos, pesquisadores desistem ou não se identificam com o ofício do professorado, por não conseguir conquistar a atenção dos jovens estudantes para o pensar com os filósofos selecionados. Tais constatações tornam evidente uma coisa: que há, sim, dois ofícios distintos que carregam especificidades inerentes às suas naturezas também distintas.

Rodrigo afirma que ser professor de Filosofia não consiste em ser um mero reprodutor de um discurso filosófico original, mas em produzir um conhecimento tal que possibilite o maior acesso por parte do estudante a esse discurso filosófico original. Tal conhecimento pode ser designado

como discurso pedagógico "pelo qual a tradição filosófica possa converter-se em saber ensinável". (RODRIGO, 2009, p.82). O professor não só não deve reduzir seu ofício de ensinar a mera reprodução do discurso especialista do pesquisador acadêmico, como também deve sim, reformular tal discurso de modo a adequá-lo ao processo de ensino e aprendizagem. É neste aspecto que se encontra a originalidade do ofício do professor de Filosofia. "Em lugar de qualificar o professor como *reprodutor* do saber especializado, será mais correto designá-lo como *reformulador* de saber" [grifos da autora]. (RODRIGO, 2009, p.83).

Reformular um discurso filosófico original significa apropriar-se de tal discurso e adaptá-lo a uma linguagem mais acessível, mais adequada ao campo reflexivo esperado pelo público-alvo do professor, ou seja, adaptar o discurso filosófico original à realidade do estudante, ou ao seu nível de reflexão. Sem levar em consideração este diagnóstico, a tendência é transformar o momento do acontecimento da aula, num momento pedante e sem sentido para eles. O professor quando reformula um discurso filosófico original, passa a tomar posse da autoria desse tipo de saber (o pedagógico), e essa autoria o faz sair da passividade reprodutora, muitas vezes, sugerida nos textos e manuais didáticos disponíveis no mercado editorial e, portanto, pronta e acabada. Portanto, é conveniente afirmar que "na prática dos docentes que assumem essa postura passiva, o manual costuma ocupar o lugar do próprio programa da disciplina, o que equivale a abrir mão de uma intervenção pessoal, tanto na seleção de conteúdos como em relação à sua ordem de transmissão". (RODRIGO, 2009, p.83).

Ora, o ato de abrir mão dessa autonomia, dessa "responsabilidade de ser autor de seu próprio discurso didático, ele próprio contribui significativamente para o rebaixamento e o menosprezo da função docente". (RODRIGO, 2009, p.83). Tal responsabilidade representa a construção de uma ordem de transmissão própria, pela qual o professor delibera de que maneira pode dispor e expor os conteúdos por ele aprendidos no seu processo de formação, sem, porém, deixar de levar em conta o que é necessário à formação do estudante. A necessidade de um discurso reformulador justifica-se sob a alegação da chamada distância cultural existente entre o estudante do nível médio de ensino e o saber filosófico. Um dos grandes desafios encontrados pelo professor de Filosofia (a partir do retorno da disciplina à grade curricular) são as muitas deficiências trazidas pelos estudantes. Deficiências essas de várias ordens, mas, sobretudo, culturais, linguística e lógico-conceitual. "Essa distância é muito grande para ser percorrida pelo próprio aluno de forma autônoma; por isso, exige a mediação do professor como alguém, capaz de transitar entre o saber de referência [...] e o

aluno que deve ter acesso a ele, mas não têm condições de fazê-lo por conta própria". (RODRIGO, 2009, p.85).

Assim, há um equívoco, muitas vezes presente na fala de colegas de trabalho de outras disciplinas, coordenadores pedagógicos e diretores (como já presenciado por este pesquisador), que acredita que fazer Filosofia é ler os textos dos filósofos clássicos, ou de seus comentadores. A leitura por si só dos clássicos, não é capaz de proporcioná-los a mediação necessária para suprimir esta distância cultural. Assim como polemizar temas do cotidiano do estudante (sexualidade, aborto, religião, drogas etc), também não o é. A produção de um saber didático constitui tarefa árdua e inacabada, uma vez que envelhece, seja pelo processo científico de refutação das teorias pedagógicas, seja em virtude das variações das demandas sociais pelo conhecimento, dada, portanto, a necessidade vigente de permanente atualização pelo professor. Essa forma de pensar torna possível a restituição da dignidade à função docente sem fugir das características da sua própria natureza. E qual seria a diferença entre a natureza da construção do saber didático e a do saber filosófico? Esta questão é importante de ser respondida para que se entenda que o saber didático sobre a Filosofia, não é regido pelas mesmas regras internas que estão presentes na construção do saber filosófico.

O saber filosófico tem, por princípio inerente à sua construção, o problema. Este norteará todo o desenvolvimento de ideias, respeitadas as regras da lógica e o rigor com que se trata o problema e o objeto referido, com a finalidade de levantar e defender suas teses. Já o saber didático parte do saber filosófico, dele se apropriando e reformulando-o, por meio do domínio da linguagem e do uso criativo de recursos externos, para transformá-lo em um saber acessível ao estudante do nível médio de ensino. Esse processo resulta na produção de um *segundo discurso*, uma vez que deriva do discurso filosófico original, tomado como suporte de referência inicial e transformado intencionalmente. Portanto, como *segundo discurso* ele não se vincula a um objeto de análise específico, mas, como discurso reformulador se caracteriza por "deslocar o discurso de referência de seu contexto originário para submetê-lo a uma nova regulamentação, com base em princípios estranhos ao saber de referência". (RODRIGO, 2009, p.86).

Dessa maneira, a Filosofia que é ensinada nas escolas de nível médio, é o resultado da ação do professor que desloca o conhecimento inicial de referência (filosófico) de seu contexto original de produção e assume uma nova configuração que dista da

organização e lógica da própria Filosofia, pois é submetido a recursos como a simplificação, a exemplificação, o sequenciamento, a síntese, a comparação, a ilustração etc. Com isso, o discurso do saber filosófico passa a fazer sentido e operar numa instância diferente a que ele foi produzido e pensado. Existe uma tensão presente no ofício do professor de Filosofia em relação à reformulação do discurso filosófico de referência. Essa tensão está em o professor dar conta de em suas aulas criar uma forma de maior acessibilidade aos textos filosóficos, sem, contudo, descaracterizá-los ou banalizá-los. Ora, é evidente que há certo desgaste quando se traduz um texto para uma linguagem mais simples. Os recursos da simplificação, exemplificação, síntese, sequenciamento, ilustração, por exemplo, de certo modo, empobrecem o texto original. É um preço que se paga inevitavelmente. "A reformulação didática tem seu ônus: o que se ganha em acessibilidade perde-se em complexidade teóricoreflexiva". (RODRIGO, 2009, p.88). O fato do empobrecimento do pensamento filosófico ser constante e fazer parte da rotina do professor reformulador não significa que ele não tenha condições de auxiliar o estudante a superar esse empobrecimento. O discurso reformulado deve ser adotado pelo professor filósofo como um discurso em transição, isto é, como a passagem de uma etapa mais simples à outra mais complexa, sendo aquela condição para esta.

O discurso reformulado não pode ser encarado pelo professor como um fim, mas, como um meio para o alcance de um fim maior. O auxílio para a superação desta primeira fase se daria por meio do contato direto com os textos filosóficos originais.

As dificuldades apresentadas por esse tipo de texto são inegáveis, mas, se bem trabalhadas, sua superação constitui um instrumento privilegiado de acesso gradual e progressivo à complexidade filosófica, como por exemplo, concedendo-se especial atenção ao esclarecimento do vocabulário, à explicitação dos conceitos e aos exercícios direcionados ao desenvolvimento do pensamento argumentativo. (RODRIGO, 2009, p.91).

Para tanto, se faz necessária a seleção cuidadosa dos textos (trechos), que devem ser, segundo Rodrigo, não muito extensos, com grau leve de complexidade conceitual e vocabulário mais acessível, para que haja alguma possibilidade de desenvolvimento para o público desse nível de ensino. Essa maneira de proceder, além de proporcionar ferramentas para compreensão do conhecimento filosófico (muitas vezes hermético e de pouco acesso aos estudantes do Ensino Médio), os ajudam a superar os limites impostos pela reformulação do discurso de referência e resolve parte da

problemática da falta de identidade que o professor de Filosofia sente em relação à atividade do filósofo como pesquisador.

#### 1.4 O Ensino Médio privado e os sistemas de ensino como produto consumível

O sucesso do ensino privado se mantém por dois principais motivos: a) a noção comum de que o ensino de qualidade está nesta modalidade de instituição e, portanto em seus modelos, métodos, sistemas, material de ensino e prestação de serviço; e, b) a sacralização dessas instituições, indiretamente, por meio dos processos seletivos herméticos das grandes Universidades do país. Quando se atribui o predicado de qualidade às escolas de Ensino Médio privadas é importante que fique claro o que realmente se entende por qualidade quando o assunto é a escolha da escola para um filho. Todo pai que preze por uma boa educação para seu filho e almeja um futuro melhor que o seu próprio, vê a possibilidade desse futuro num presente que começa com a formação, lá na escola. Por isso, frequentemente é possível encontrar pais "preocupados" (ou culpados?), à procura de uma instituição que garanta um ensino de qualidade aos seus filhos. Qualidade essa, na grande maioria das vezes, é sinônimo de aprovação e ingresso em Universidades e cursos de nível Superior.

Por conta da estrutura de pensamento da sociedade atual, completamente envolta pelo consumo promovido pelo modo de produção capitalista, o estudante é elevado à posição de cliente e, com o apoio irrestrito de seus pais, se preocupa, via de regra, em obter resultados imediatos e profícuos em relação aos conteúdos transmitidos na escola. Desse modo, a instituição escolar particular passa a configurar-se principalmente como *a indústria* capaz de fornecer tal produto aos ávidos clientes da contemporaneidade. Ora, toda indústria fornece um bem ou serviço aos seus clientes de modo a querer vê-lo satisfeito e, cada vez mais, fiel consumidor de seus produtos. Com a educação não é diferente (embora fosse necessária tal diferença). O investimento capital que se valoriza nesta *indústria do saber* é o *sistema de ensino*, pois ele trará os resultados esperados pelos pais do estudante.

O sistema de ensino é o conjunto de conteúdos (materiais didáticos) e formas de ensiná-lo (por meio de variados recursos e metodologias), que vão, desde os mais simples e tradicionais até os mais rebuscados e tecnológicos e que é ofertado como produto às escolas particulares como promessa de sucesso ao "colocar" os estudantes no alto do ranking das

listas de vestibulares das principais Universidades do país. Tive a oportunidade de trabalhar em alguns colégios que possuíam tais configurações e que trabalhavam para a promoção dos seus sistemas de ensino (Positivo, Dom Bosco, Poliedro e Ético). Cada um a seu modo, pretendia cumprir suas metas: inserir estudantes nas Universidades, sobretudo as públicas (de difícil acesso).

Percebe-se que a preocupação com a qualidade do ensino não está focada para a formação integral do sujeito, do estudante, mas sim à sua entrada numa Universidade, de preferência às mais concorridas e para cursos elitizados e igualmente concorridos. Assim, todo esforço da escola privada está em suprir o desejo do seu cliente pagante, de modo que moldará toda sua estrutura (física, gestora, pedagógica, metodológica, de instrumentos educacionais e recursos tecnológicos), para a obtenção de seus objetivos. A educação passa a não ser o fim último em si mesma, mas, um meio para a obtenção de outro fim. É a mediocrização do ensino. E a Filosofia? E o professor de Filosofia dentro dessa lógica educacional para o mercado? Como ensinar Filosofia para um público que é, antes de tudo, clientela? Antes de responder a estas questões, relato mais algumas das minhas experiências nesse tipo de instituição.

Desde 2009 trabalho, ininterruptamente, com o Ensino Médio Privado e pude experienciar na prática, os sistemas de ensino supracitados. Comparado ao ensino público<sup>5</sup>, o privado possui algumas características bastante peculiares, tais como material próprio elaborado e indicações bastante pontuais aos professores de como proceder diante dos conteúdos e outros, conforme veremos. Não é minha intenção com esta dissertação, analisar este ou aquele sistema de ensino ou seus materiais didáticos com rigor detalhado, mas antes, relatar minha experiência enquanto professor de Filosofia nesta modalidade de ensino, com todo o arcabouço de instrumentos por ele dispensado na obtenção de sua meta final.

Apesar de apresentar diferenças claras entre si, os sistemas de ensino das escolas particulares possuem algumas semelhanças no que tange o ensino de Filosofia. As características que os aproximam referem-se aos *conteúdos* ensinados; as diferenças, portanto, ficam a cargo da maneira *como ensinar*. Ou seja, o sistema de ensino, conforme definido anteriormente, é um conjunto de conteúdos e metodologias voltadas para a transmissão formal

sistema educacional público tem buscado inspirações nos moldes dos sistemas privados de ensino.

-

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> A analogia que faço entre o ensino público e o privado deve ser levada em conta que a experiência no setor público que tive se passou antes da obrigatoriedade do ensino filosófico no Ensino Médio, também anterior às medidas tomadas pelo governo do Estado de São Paulo em adotar um material didático próprio e uniforme, conhecido como coleção *São Paulo Faz Escola*. Parece que essa mudança de postura do governo em relação ao

de saberes ao estudante. Portanto, cada um organiza e estrutura os conteúdos, as metodologias e os suportes necessários à transmissão do saber, a seu modo. No que se referem aos conteúdos eles primam pela memorização de fatos e contextos da História da Filosofia, passando pelos principais pensadores ocidentais, ou por temas da Filosofia reunidos e organizados obedecendo a linearidade histórica.

No sistema Positivo, por exemplo, os conteúdos são organizados por temas da Filosofia e por pensadores da história em todas as séries desse nível de ensino, já no sistema Dom Bosco os temas ficam localizados na 1ª série e os filósofos são vistos a partir da 2ª série. O Ético, o Positivo e o Poliedro possuem modelo de ensino filosófico para o nível Fundamental II, onde as discussões são mais voltadas para temas do cotidiano das crianças e com base em algum conceito e tratamento filosóficos, deixando para o Ensino Médio toda a história da Filosofia. Cabe ressaltar que estes sistemas já trazem o Plano de Ensino pronto e com os conteúdos já divididos em bimestres ou trimestres. O Plano de Ensino é uma das ferramentas que, ao ser elaborado pelo professor, denota sua autonomia em relação a seleção do conteúdo e ao modo como pretende trabalhar sua disciplina e, portanto, seu proceder. Por mais que o professor queira reorganizar o conteúdo previsto no material didático do sistema adotado pela escola, este o engessa.

O professor não pode, por exemplo, começar com um assunto que no Plano de Ensino imposto pelo sistema está previsto mais no final do ano letivo, uma vez que o material do estudante é entregue em remessas bimestrais (ou trimestrais, conforme o sistema) e ao final de cada ciclo ele é submetido a uma bateria de exames, provas e testes propostos pelo sistema, a fim de garantir a transmissão daquele conteúdo previsto no material. Dessa maneira, o professor não só não pode movimentar os conteúdos propostos no Plano como também não possui a liberdade de optar por não trabalhar um assunto presente no material, tampouco torna-se interessante para ele introduzir assuntos que não estejam ali contemplados.

A escola particular e a educação que nela se realiza trazem em suas naturezas a completa administração, seja pela gestão pedagógica intimamente atrelada ao financeiro, seja pelo tempo destinado às disciplinas e à efetivação dos conteúdos previstos no planejamento do sistema de ensino "comprado", ou ainda no método imposto aos professores (por meio das avaliações externas que os estudantes devem realizar periodicamente) reduzindo-os a meros reprodutores de conteúdos.

Resta, portanto, pouco ou nenhum espaço para a produção intelectual e questionadora do professor com seus estudantes. Desse modo, o professor, faz uso privado de sua razão unicamente, porque é sempre um uso doméstico, (KANT, 2005, p.62). Com pés e mãos atados, ao professor cabe a reprodução do conteúdo que já vem mastigado e imposto pelo sistema, por meio de uma metodologia de trabalho extremamente verticalizada e com exercícios, atividades e resoluções prontos. Não precisa ser um adolescente para notar que as aulas, dispostas dessa maneira, serão desinteressantes e maçantes, o que acaba por ocasionar em dispersão dos estudantes e assim, transforma o tempo destinado ao "aprendizado" em um tempo em que o professor se fará gestor de conflitos de ordem comportamental, punindo-os quando não entrarem na formatação do sistema.

A legitimação desse sistema educacional e seus modos de ensino e aprendizagem são provenientes, em grande parte, dos processos seletivos das grandes Universidades que têm contribuído para a transformação das escolas em cursinhos preparatórios para vestibulares, além de ditarem os conteúdos a serem trabalhados em sala de aula. A bateria de testes elaborados pelo sistema de ensino, constantes no final de cada unidade do material apostilado, ou nos exames externos realizados nas escolas, são retirados ou inspirados em processos seletivos das principais Universidades e recentemente de exames institucionalmente aceitos, como é o caso do ENEM (Exame Nacional do Ensino Médio).

Como professor do Ensino Médio de colégios privados me senti, quase na totalidade das vezes, preso aos modelos adotados pela instituição e ao material apostilado. Das vezes que aproveitei momentos de curiosidade dos estudantes para provocá-los sobre questões cotidianas e filosóficas espontâneas e, portanto, não previstas no material, posteriormente me vi desesperado na tentativa de cumprir com o conteúdo obrigatório para que eles pudessem realizar os exames e provas e manter meu desempenho como professor que cumpre suas "metas educacionais".

Essa pressão que o professor sente em "cumprir" o conteúdo do material didático se dá por três vias diferentes e moralmente aceitas no ambiente escolar. Trata-se, primeiro, por meio do sistema educacional, com calendário de provas e testes bimestrais ou trimestrais pré-fixados; segundo, por parte do colégio que, enquanto instituição educacional, é capaz de valer-se dos testes e provas elaboradas pelo sistema como instrumento de controle sobre os estudantes e, sobretudo, sobre os professores e o conteúdo por eles trabalhados, e, por fim; pelos pais dos estudantes que pagam caro pelo material didático apostilado e acham

inadmissível um professor não terminar o conteúdo previsto nos livros. Ora, o que se pode perceber é que de um modo ou de outro, o professor vê-se acorrentado a um conjunto de saberes estabelecidos e definidos por uma convenção da qual ele próprio não fez e não faz parte.

# **CAPÍTULO 2**

# UM ANTIGO RUÍDO - O ENSINO DE FILOSOFIA EM KANT, HEGEL E NIETZSCHE

Muito embora a discussão sobre o ensino de Filosofia esteja presente no cenário atual, tal discussão não é nova. Três importantes pensadores merecem destaque nesse trabalho: trata-se de Immanuel Kant, Georg Wilhelm Friedrich **Hegel** e Friedrich Wilhelm Nietzsche. Hegel e Kant foram contemporâneos do pensamento iluminista (momento histórico que privilegiou a expansão da educação e de seu debate na época) e procuraram olhar para o ensino como um problema filosófico e, de certo modo, pensar o seu papel enquanto professores. Nietzsche viveu entre os anos de 1844 e 1900, tendo recebido formação educacional da escola Schulpforta (uma das mais famosas pelo currículo e alto nível de formação humanística), e influência do filólogo Friedrich Ritschl, em quem se inspiraria posteriormente.

É muito comum circular na fala de alguns professores de Filosofia a ideia de que para Kant é impossível ensinar Filosofia, apenas filosofar; enquanto que para Hegel o que se privilegia é o ensino da Filosofia por meio da tradição histórica do pensamento filosófico. Essa forma de pensar pode ter sido a promotora de uma cisão no modo como se concebe o ensino filosófico, gerando duas vertentes dicotômicas (e muitas vezes vistas como antagônicas), sobre o que ensinar (conteúdos) e como fazer isso (metodologia de ensino), entretanto, não se pode deixar iludir por essa comparação simplista de Hegel e Kant a respeito do ensino de Filosofia, em que um se opõe ao outro, como se Hegel se preocupasse apenas com a transmissão de conteúdos históricos da Filosofia e Kant com o aprendizado do filosofar. Já em Nietzsche está latente uma forte crítica à formação (*Bildung*) e à cultura de sua época, sobretudo em relação ao modo como se dá o ensino de Filosofia nos ginásios e nas Universidades contemporâneas a ele. O fato é que os professores de Filosofia e os filósofos se atrelaram ao Estado, o que, segundo o pensador, causaria uma espécie de mascaramento do modo de ensinar Filosofia, uma vez que filosofar é uma disposição de espírito que não cabe

ser institucionalizada, ou seja, ter hora para começar e acabar, estar à disposição de todos (inclusive dos jovens despreparados para ela) e estar vinculada ao mercado de trabalho.

Diante disso, se faz necessário a averiguação dessas premissas, a fim de assegurar sua veracidade e refletir sobre suas influências no modo como se concebe a Filosofia e seu ensino nos dias atuais.

#### 2.1 O filosofar e a Filosofia em Kant

Para entender as ideias de Kant a respeito de como ele concebe a Filosofia e seu ensino, foram consultadas as obras intituladas *Resposta à pergunta: Que é "Esclarecimento"? - Aufklärung (1783), Sobre a Pedagogia (1803), O conflito das faculdades (1798), Crítica da Razão Pura (1999).* Também viu-se a necessidade de incluir a leitura de dois comentadores com intuito de melhor compreender o pensador em questão. Trata-se dos livros *Compreender Kant (2008)*, de Olivier Dekens e *Kant e a Educação (2011)*, de Claudio A. Dalbosco e um texto de Lídia Maria Rodrigo intitulado *Aprender filosofia ou aprender a filosofar: a propósito da tese kantiana (2004)*.

No livro *Sobre a Pedagogia*, Kant relata sobre a necessidade de ensinar e também de como é possível ensinar as crianças em comunidade, sobretudo para a humanização de si mesmas. Partindo da premissa de que "o homem é a única criatura que precisa ser educada" (KANT, 1999, p.11), o pensador destaca a necessária atenção que deve ser dispensada às crianças diante do seu processo formativo tanto intelectual quanto disciplinar. Intelectual para que ela possa constituir-se num ser autônomo e livre, e disciplinar para que possa exercitar-se diante de sua natureza selvagem, a fim de que possa fazer bom uso da razão. Uma das características que diferenciaria o homem de outras espécies de animais é a sua imaturidade desde o momento que nasce até a sua morte, tornando-o um ser dependente dos outros de sua espécie. É evidente que esta imaturidade é inversamente proporcional às experiências de ensino acumuladas temporalmente, conforme se vai vivendo em sociedade. Desse modo, é correto afirmar que a *formação* do homem está implicada na continuidade e garantia da sua própria existência, e o contrário também é verdade. A humanidade se plenifica quando é aprendida, pois vai além da condição biológica: o ser humano nasce, mas só se torna humano (em plenitude), posteriormente. *Ser humano* é uma condição projetada; no sentido de

que é algo a ser alcançado, atingido conforme se vai vivendo e aprendendo, *o ser humano é conforme vai sendo*, isto é, conforme o homem vai se deparando com conflitos e realidades do seu meio e, conforme ele vai interagindo com outros homens, de forma a estabelecer ou romper laços sociais, então, vai construindo também sua subjetividade, sua personalidade, seu modo de ser e enxergar o mundo que o rodeia.

O relacionamento entre os seres humanos tem a importante finalidade de auxiliá-los a se tornarem conscientes de si e de sua autonomia. Portanto, pode-se afirmar que o homem, enquanto ser biológico necessita de um *reforço* posterior ao nascimento, com o qual possibilita a sua plenitude, uma espécie de *segundo nascimento*<sup>6</sup>, através do qual o ser humano vai se aproximando de sua existência. Por isso, é a disciplina que vai auxiliá-lo a transcender de seu *status naturalis* rumo ao *status civilis*, isto é, "a disciplina transforma a animalidade em humanidade [...] submete o homem às leis da humanidade e começa fazê-lo sentir a força das próprias leis. Mas isso deve acontecer bem cedo." (KANT, 1999, p.12-13). Kant vai afirmar que, em seu estado de natureza o homem não traz apenas a selvageria, mas também as capacidades para que o uso da razão se desenvolva através do processo formativo, educativo, dada pelos preceptores (pais e professores), que, de alguma forma, já passaram por experiências semelhantes. Assim,

o homem não pode tornar-se um verdadeiro homem senão pela educação. Ele é aquilo que a educação dele faz. Note-se que ele só pode receber tal educação de outros homens, os quais a receberam igualmente de outros. Portanto, a falta de disciplina e de instrução em certos homens os torna mestres muito ruins de seus educandos. (KANT, 1999, p.15).

Cabe, portanto, à educação e aos professores, a tarefa de bem educar (o que implica em tamanha responsabilidade), ou seja, os educadores devem ter uma postura disciplinada para que também faça bom uso de suas faculdades do raciocínio, pois de outro modo não poderia fazê-lo.

acompanha.

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Pode-se dizer que o ser humano sofre dois nascimentos: *o da gestação conforme determinam as condições biológicas* e, outro, *do meio social* que se insere – submetendo-se aos costumes culturais, linguísticos, morais, entre outros, pois o humano não é simplesmente dado, ele se projeta no mundo, ele se torna o que é, posteriormente ao nascimento biológico, em contato com o meio em que vive e com as pessoas que o

O professor se depara, portanto, com duas possibilidades de postura em relação ao ensino, o *treinamento* e a *ilustração*. No treinamento, o estudante apenas teria condições do uso mecânico e técnico do conteúdo que lhe foi transmitido (como muitas vezes é perceptível nas escolas de Ensino Médio brasileiras, o preparo dos jovens para o concurso do vestibular). Já no segundo caso, o ilustrar-se (*Aufklärer*), seria a capacidade que o estudante desenvolve para usar livremente a sua razão. Desse modo, o educador não poderia ser alguém sem preparo para exercer tal função, senão passar pelo processo formativo que o faria capaz de instruir seus alunos para além do treinamento, isto é, uma educação para pensar os desafios da vida.

A diferença entre o instruir e o formar para a vida está no que deles resulta. No caso de uma educação voltada para a instrução, o estudante é formado para que seja capaz de se "submeter", isto é, segundo Kant (1999), para que seja capaz de seguir as regras e leis e, assim, garantir a boa vivência em sociedade. No segundo caso, o professor deveria possuir condições de formação do sujeito que transcendessem o âmbito dessa educação para a submissão. "O primeiro período para o educando é aquele em que deve mostrar sujeição e obediência passivamente; no segundo, lhe é permitido usar a sua reflexão e a sua liberdade, desde que submete uma e outra a certas regras". (KANT, 1999, p.30). Assim, a instrução é oferecida por um *informator*, ou seja, por um professor que transmite conhecimento e prepara o indivíduo aprendente para a vida cultural, social. Já a educação é oferecida por um *hofmeister*, professor que prepara seu aluno para que ele possa fazer um bom uso da razão. Para tanto, o sujeito do aprendizado não deve ser apenas instruído, pois isso implicaria no uso instrumental, técnico, mecânico da razão. O que o tornaria *esclarecido* seria o bom uso que ele faz da sua racionalidade enquanto atitude na vida cotidiana.

O "esclarecimento [Aufklärung] é a saída do homem de sua menoridade, da qual ele próprio é culpado". (KANT, 2005, p.63 - grifos do autor). A culpa a que Kant se refere significa que só depende dele ir para além do uso privado da razão rumo ao uso público, isto é, a culpa está na falta de atitude em usar a razão na qual foi formado. O papel do holfmeister não é transformar o estudante num aufklärer, outrossim, prepará-lo para a vida, uma vez que compete ao próprio sujeito ter a atitude de se tornar um aufklärer e sair (por si só) do seu estado de minoridade. É notório, portanto, que tanto o treinamento quanto a instrução seriam condições necessárias, embora não suficientes para garantir que o estudante faça um bom uso de sua razão.

Em sua obra *O conflito das faculdades* (1993), escrita em 1798, Kant se refere às faculdades como que organizadas em dois distintos grupos, 1) as *faculdades superiores*, que abrangem conhecimentos tais como a Teologia, o Direito e a Medicina, cujas doutrinas interessam ao governo, isto é, "em primeiro lugar, o *bem eterno* de cada um; em seguida, o *bem civil* como membro da sociedade; por fim, o *bem corporal* (viver longamente e ter saúde)", (KANT, 1993, p.24 - grifos do autor), e 2) as *faculdades inferiores*.que, segundo ele, são inferiores pelo fato de estarem desobrigadas de exercerem poder de autoridade sobre o povo. No caso, a Filosofia, "porque deve responder pela verdade das doutrinas que tem de acolher ou até só admitir e, nesta medida, como livre e unicamente sob a legislação da razão, não sob a do governo". (KANT, 1993, p.24). Portanto, caberia à faculdade inferior a responsabilidade de abrir caminho rumo à liberdade, ou seja, lhe cabe "a modéstia de ser livre, e também deixar livre, de descobrir apenas a verdade para a vantagem de cada ciência e de pô-la à livre disposição das faculdades superiores". (KANT, 1993, p.31-32).

Neste caso, Kant modifica o sentido da concepção de Filosofia do seu tempo, designando a ela outra função, a saber, a de crítica do pensamento. Ora, a Filosofia teria, portanto, um papel fundamental na formação do homem, uma vez que criaria as condições para o bom uso da razão, sendo, portanto, o *holfmeister* da sociedade. Por isso a máxima de Kant que diz que não se ensina Filosofia (KANT, 1999a), agora faz sentido, pois o ensino de Filosofia pautado na transmissão de conteúdo específico (como o da História da Filosofia), não propicia condições para que o estudante possa filosofar, isto é, condições para que possam refletir e tomar decisões pela livre razão, donde o ensino não deve se basear tão somente na mera instrução.

Desse modo, se pudéssemos imaginar um programa educativo kantiano, este estaria fundado nessa máxima: não ensinar a filosofia como uma acumulação de conhecimento, mas "ensiná-la" como um modo de formação do homem para o filosofar, para fazer um uso do pensamento crítico e, assim, ser autônomo. (GELAMO, 2009, p.49).

Não seria a quantidade de assuntos discutidos, nem tampouco o conhecimento da base histórico-filosófica que torna um indivíduo esclarecido, mas a disciplina, o exercício do uso da própria razão, que leva à autonomia e à liberdade.

Lídia Maria Rodrigo (2004) alerta para a possibilidade de incorrer ao erro quem fizer tal afirmação (de que é impossível ensinar filosofia, mas somente filosofar) reportando a Kant, pois tratar-se-ia de uma leitura reducionista da tese kantiana a uma fómula simplista se comparada ao texto integral do autor "sendo apresentada sem levar em conta as premissas que lhe dão sustentação". (RODRIGO, 2004, p.91). Tal simplificação acontece devido o fato de, na leitura sobre Kant, haver separação de dois conceitos básicos a respeito do conhecimento da Filosofia. Trata-se da diferenciação entre conhecimento racional da Filosofia e conhecimento histórico da Filosofia. Sem tal distinção, levaria as pessoas a concluir que, de acordo com Kant, não é possível aprender a filosofia formulada pelos filósofos, mas tão somente a filosofar, ou seja, a pensar autonomamente. Desse modo, tal conclusão acaba por alimentar, segundo a autora, certa hostilidade em relação ao aprendizado a partir da História da Filosofia, muitas vezes a substituindo por um conjunto de fórmulas mirabolantes cujo propósito é despertar o pensar autônomo do aluno, desprezando a tradição histórico-filosófica.

Rodrigo (2004) afirma existir mais um fator que descaracterizaria a tese kantiana que seria a transposição para os dias atuais de uma suposição do que seria tal tese. Ora, o erro se torna duplamente reforçado, pois uma vez feita a redução sem análise das premissas que dão embasamento, o argumento se compromete, comprometendo também, a sua transposição para os dias atuais, gerando, conforme destaquei anteriormente, um menosprezo pela tradição histórico-filosófica por acreditar que dela nada se pode aprender. Em *Crítica da Razão Pura* (1989), Kant expõe sua argumentação acerca da obtenção do conhecimento, que a seu modo, podem assumir dois pontos de vistas diferentes: um objetivo e outro subjetivo. O primeiro trata-se das condições de possibilidade do conhecimento proveniente de experiências (*a posteriori*), já os subjetivos, são aqueles adquiridos apesar das experiências (*a priori*).

O conhecimento do ponto de vista subjetivo - que mais interessa nessa discussão, pois nele se encontra a aprendizagem filosófica em Kant -, estaria dividido em *históricos* e *racionais*. Do ponto de vista histórico é possível, segundo ele, o aprendizado de Filosofia quando o sujeito sabe o que lhe vem de fora, ou pela experiência imediata, ou pela narração de outros, ou por instrução de conhecimentos gerais. Ensinar Filosofia seria uma tarefa que caberia nesta última opção: como instrução.

A aprendizagem filosófica insere-se nesta última modalidade, e o exemplo que Kant oferece não deixa margem a dúvidas: a aprendizagem de um sistema filosófico, como por exemplo, o de Wolff. Ainda, porém, que tal aprendizado conduzisse a um perfeito domínio da doutrina, de seus fundamentos e demonstrações, ela não passaria de conhecimento *histórico* completo da doutrina wolffiana. E o conhecimento histórico das doutrinas filosóficas caracteriza-se, para Kant, por estar baseado na faculdade de imitação, não na faculdade de invenção. Configura-se, portanto, uma formação filosófica baseada na razão alheia, quer dizer, que não resulta do uso da própria razão. (RODRIGO, 2004, p.93).

Assim, demonstra Kant, todo o sujeito submetido a este tipo de aprendizagem filosófica, aprendeu tendo como base a memória e não no uso da razão, por isso, seu conhecimento está restrito à compreensão e retenção de doutrinas formuladas por outros e não de si próprio, "sabe e ajuíza apenas segundo o que lhe foi dado. Contestais-lhe e ele não sabe onde buscar outra". (KANT, 1989, p.659). Dessas ideias pode-se concluir que é possível ensinar Filosofia sem filosofar, pois "um conhecimento pode assim ser objetivamente filosófico e, contudo, subjetivamente histórico, como é o que acontece com a maior parte dos discípulos e com todos aqueles que não veem nunca mais longe do que a escola e ficam a vida toda discípulos". (KANT, 1989, p.660). Em contrapartida, ele ressalta as características básicas do sujeito oposto àquele acima citado: o mestre original - que é capaz de filosofar por si só e seu conhecimento é subjetivamente racional, porque não fora extraído de nenhuma fonte de experiência externa, mas da sua intelecção, de sua racionalidade. Estas características demonstram que tal sujeito se relaciona com a História da Filosofia de modo diferente daquele que a trata como doutrina a ser absorvida sem crítica.

Esta tese não se aplicaria, por exemplo, ao conhecimento matemático, pois, enquanto na Filosofia o conhecimento pode ser objetivamente filosófico e subjetivamente histórico, com a Matemática ambos se coincidem, visto que o estudante ao adquirir o conhecimento histórico, por meio do professor, estará simultaneamente de posse do conhecimento racional, pois só se pode aprender Matemática conhecendo e aplicando os princípios básicos e verdadeiros da razão, que ela traz em si. (RODRIGO, 2004). Assim, Kant conclui que "entre todas as ciências racionais (a priori) só é possível, por conseguinte, aprender a matemática, mas nunca a Filosofia (a não ser historicamente): quanto ao que respeita à razão, apenas se pode, no máximo aprender a filosofar". (KANT, 1989, 660).

Fica claro e evidente a ideia de que não há, por parte do autor, uma dissociação do que seja ensinar a filosofar apartado do aprender a Filosofia por meio da História, que é

uma das teses defendidas atualmente e que se-lhe atribui o crédito por meio de uma leitura enviesada sobre Kant, até mesmo porque, o diálogo crítico com a tradição filosófica constituise umas das formas possíveis de filosofar contemporaneamente.

#### 2.2 Hegel e o ensino histórico-filosófico

Nos textos *Discurso ao reitor Schenk* (1809) e *Discurso do encerramento dos anos letivos* (de 1809, 1810, 1811, 1813 e 1815), encontra-se reflexões sobre a educação e nas obras *Acerca da exposição da Filosofia nos ginásios* (Informe a Niethammer - 1912) e *Acerca do ensino da Filosofia nos ginásios* (Informe ao Ministério do Culto do Reino da Prússia - 1822), estão presentes as ideias sobre o ensino da Filosofia na concepção de Hegel.

É perceptível, no texto de 1812, uma maior proximidade de Hegel com a realidade do ensino de Filosofia e de seus problemas, pelo fato de estar ocupando o cargo de diretor e professor de Filosofia do ginásio. Essa proximidade fica clara quando, no informe, Hegel específica o que deveria ser ensinado em termos de conteúdos, e qual a melhor maneira de ensinar tais conteúdos filosóficos (métodos), constituindo assim, uma apresentação da postura do ensino filosófico para aquele momento. Em contrapartida, no informe de 1822, Hegel mostra-se mais comedido, menos específico diante da exposição de como a Filosofia deveria se portar no ginásio. Tudo leva a crer que tal mudança na postura se deva ao momento em que Hegel estava vivendo, ocupando o cargo de professor universitário e, portanto, envolto em preocupações e problemas diferentes do momento anteriormente referido. Neste, ele ressalta a importância de agregar vários outros conhecimentos para a promoção da formação humana, como por exemplo, um melhor preparo para o conhecimento da língua materna e o aprofundamento no conhecimento cultural.

O que é perceptível é o movimento no seu pensar diante desses dois momentos, que surge, talvez, como um meio de reavaliar sua postura pensante a respeito do ensino filosófico: antes específico e pontual para depois mais geral, privilegiando uma boa base com estudos dos filósofos clássicos, bem como da língua grega e do latim. Esse movimento (reflexão) é notado, de modo sutil, quando Hegel demonstra dúvida acerca da permanência do ensino da Filosofia no ginásio, sobretudo no seguinte trecho:

Falta ainda [no relatório de 1812], uma observação final, que eu, entretanto não acrescentei, dado que acerca deste ponto ainda estou em conflito comigo mesmo - a saber, que talvez todo o ensino de Filosofia nos ginásios poderia parecer supérfluo, que os estudos dos antigos é mais adequado para a juventude ginasial e que segundo sua substância constitui a verdadeira introdução à filosofia. (HEGEL, 1991, p181).

Gelamo (2009) afirma que Hegel quer evitar que o ensino filosófico se reduza a apenas exercitar a reflexão sobre algo, ele acredita que os estudantes só vão se desprender da realidade sensível e experienciar novas maneiras de pensar (a dialética e a especulativa), caso lhes sejam oferecidos modos de pensamento mais elevados. O ensino de sua época estava organizado em três níveis básicos, sendo o inferior (*unterklasse*), médio (*mitte klasse*) e o grande (*ober klasse*). No primeiro nível de ensino, o conteúdo filosófico ia do conhecimento da religião aos direitos e deveres enquanto cidadãos. Ao nível intermediário unia-se o conhecimento da cosmologia e psicologia, e, por fim, no último nível, a enciclopédia filosófica. Com relação à primeira parte do ensino, Hegel mostra-se favorável à normativa vigente para aquela época, uma vez que considera importante iniciar o estudo da Filosofia a partir de assuntos ligados às coisas existentes, para só depois partir para a abstração.

Há, nesse caso, uma preocupação didático-metodológica, por sua parte, em melhor ensinar. Entretanto, sugere alterar a ordem do conteúdo trabalhado, iniciando pelo direito (com a temática da liberdade) e, posteriormente, questões morais. Por fim, o pensar sobre a religião. Essa ordem, do direito à religião, segundo Hegel, seria uma forma de iniciar os estudos filosóficos por meio de conceitos mais simples, pois são facilmente aplicáveis e, dessa forma, os estudantes vão, aos poucos se adaptando ao exercício de abstração tão importantes para a Filosofia. "A exigência que se apresenta habitualmente a um ensino introdutório da filosofia consiste certamente em que se inicie pelo existente e que, a partir daí, se faça avançar a consciência ao mais elevado, ao pensamento". (HEGEL, 1991, p.134-135).

Como forma de melhor explicar tais conteúdos, Hegel ressalta ser a lógica uma ciência que auxiliaria nesse movimento filosófico, entretanto, ela não deveria ser ofertada como disciplina inicial, uma vez que não despertaria o interesse dos estudantes, tanto quanto àquelas que possuem maior aproximação com a realidade. Quando Hegel pensa no conteúdo, o que mais atrai e é mais simples para começar, percebe-se sua preocupação com o nível de intelecção e abstração necessários para tal, ou seja, neste momento ele está preocupado não somente com o conteúdo a ser transmitido, mas antes com quais conteúdos são mais

acessíveis ao nível de reflexão abstrata a que se propõe, sem, contudo, banalizar o conteúdo ou mesmo perder o rigor característico da reflexão filosófica. Na segunda etapa do ensino, de dois anos, são ensinados conteúdos de ordem teórico-espirituais como a lógica, a metafísica e a psicologia. Mais uma vez, Hegel acredita que deve ser prioridade iniciar através do conhecimento mais acessível, que neste caso, acreditava ser a lógica por ter um caráter abstrato mais simples que a metafísica e a psicologia. Ao último nível de ensino, fica reservado o ensino da *enciclopédia*. Hegel se preocupa em ensinar Filosofia dessa maneira, na tentativa de propor uma educação (também filosófica) universal, levando em conta a necessidade de uma boa formação dos jovens, pois o recebia na universidade com graves deficiências.

Desta forma, vê-se que a preocupação de Hegel em relação ao ensino de Filosofia no ginásio, não está apenas num conjunto de conteúdos histórico-filosóficos, uma vez que se preocupa com o grau de abstração ideal para a faixa etária de cada nível escolar. Aprendendo os conteúdos de Filosofia, os estudantes aprenderiam também o exercício de filosofar e vice-versa, pois este não se separa daquele.

Todo esforço de Hegel para demonstrar a necessidade de um ensino filosófico que seja a síntese de dois aspectos importantes (conteúdos com o ato de pensar filosoficamente), foi, a bem da verdade, uma forma de chamar a atenção para uma tendência metodológica existente em seu tempo que desvinculava esses dois aspectos indissociáveis. Os conteúdos, nesse caso, não são o mais importante, uma vez que o filosofar seria a maneira pela qual se pensa um conteúdo e não o próprio conteúdo, isto é, importante mesmo é exercitar o hábito de usar bem a razão. Evidentemente, tal exercício não é simples e rápido, nem tampouco deve estar separado de conteúdos filosóficos.

O pensamento hegeliano acerca do ensino de Filosofia pode ser percebido a partir do estabelecimento do vínculo entre a sistemática do ensino de Filosofia e a prática de um método filosófico eficaz.

Em geral se distingue um sistema filosófico com suas ciências particulares do filosofar mesmo. Segundo a obcessão moderna, especialmente da Pedagogia, não se tem de instruir tanto em relação ao conteúdo da filosofia, quanto se tem de procurar aprender a filosofar sem conteúdo; isto significa mais ou menos o seguinte: deve-se viajar e sempre viajar, sem chegar a conhecer as cidades, os rios, os países, os homens etc. (HEGEL, 1991, p.139).

Quando dissociados tais aspectos, o que se tem é um questionar ilimitado, que beira a polemização, em nome do uso da razão, ao passo que se torna um discurso filosófico vazio de conteúdo. Portanto, só é possível ensinar Filosofia, segundo Hegel, quando há a experiência do conteúdo, isto é, "quando se conhece o conteúdo da filosofia, não só se aprende a filosofar, mas se filosofa realmente". (HEGEL, 1991, p.139).

Para o pensador, o ensino de Filosofia se organiza em três etapas metodológicas, ou seja, o ato de ensiná-la compreende três níveis de aprendizagem, sendo o primeiro o *abstrato*, o *dialético* e por último o *especulativo*. O abstrato e o dialético são inferiores ao especulativo pelo grau de complexidade exigido do estudante. Inferiores, porém, necessários. Só o pensamento especulativo pode ser considerado essencialmente filosófico, entretanto, os pensamentos abstrato e dialético são necessários ao aprendizado e à formação do especulativo por trazerem em si os conteúdos filosóficos. Por esse motivo não se deve dissociar conteúdo e método, quando se refere ao ensino de Filosofia.

Quanto ao ensino do pensamento abstrato, Hegel afirma ser um erro ensinar a abstração através da concretude, isto é, ele acredita que é necessário deixar de lado o apelo à sensibilidade, ao concreto, como ponto de partida para este pensamento, para não incorrer ao erro o estudante. A lógica é instrumento essencial para tal intento. Ao pensamento dialético, mais complexo e, portanto, menos interessante para o estudante desse nível escolar, recai a função de contestação de ideias anteriormente vistas, o que exigiria maior esforço intelectual e racional por parte do estudante. E por fim, o especulativo que se diferencia da especulação. Este seria o questionar inconsequente, sem o objetivo de alcançar a verdade, aquele a criação de condições para dar unidade ao pensamento, unificando o que parece oposto e contraditório num movimento de síntese da reflexão e da intuição intelectual. Portanto, segundo Hegel, aprender Filosofia é aprender seus conteúdos, seus métodos e suas complicações, indissociáveis por natureza.

### 2.3 Nietzsche e a crítica ao ensino para o mercado

O modo de pensar o ensino de Filosofia para o mercado objetiva-se como conquista de habilidades e competências pelos estudantes, segundo o PCNEM, tais como:

Representação e comunicação: ler textos filosóficos de modo significativo; ler, de modo filosófico, textos de diferentes estruturas e registros; elaborar por escrito o que foi apropriado de modo reflexivo; debater, tomando uma posição, defendendo-a argumentativamente e mudando de posição em face de argumentos mais consistentes.

*Investigação e compreensão*: articular conhecimentos filosóficos e diferentes conteúdos e modos discursivos nas Ciências Naturais e Humanas, nas Artes e em outras produções culturais.

Contextualização sociocultural: contextualizar conhecimentos filosóficos, tanto no plano de sua origem específica quanto em outros planos; o pessoalbiográfico; o entorno sociopolítico, histórico e cultural; o horizonte da sociedade científico-tecnológica. (BRASIL, 1999, p.125).

De qualquer modo, ensinar Filosofia seria introjetar nos estudantes conteúdos e habilidades, do exterior para o interior. O discurso das competências e habilidades é uma linguagem oriunda da realidade empresarial produtiva e está cada vez mais presente no discurso educacional brasileiro contemporâneo, o que, a meu ver, é um problema, cujo cerne está na transposição deste discurso para a educação, delegando-a a função de proporcionar aos estudantes competências cognitivas, tão úteis ao mercado capitalista. De acordo com Helena Hirata (1996), o discurso das competências surge dentro da realidade empresarial francesa como lógica pós-taylorista que possibilitava uma reestruturação na organização do trabalho a partir da associação de qualidades requeridas dos indivíduos. Dessa forma, o conceito de competência permitiria voltar a atenção mais à pessoa do que ao posto de trabalho.

Incorpora-se ao conceito de competência, ainda, a ideia de polivalência, uma vez que se espera do estudante capacidade de aplicar as competências aprendidas, não a uma ou outra situação específica, mas que saiba solucionar problemas diversos e imprevistos. Dessa forma, o discurso empresarial, governamental e sindical "impõe" à educação a função de proporcionar aos estudantes competências cognitivas, cuja importância é cada vez mais preeminente, tais como a criatividade, a capacidade de análise e solução de conflitos imprevistos, a pesquisa e sondagem, entre outras. A partir dessas discussões é perceptível a necessidade, presente na reforma curricular, de adaptar a escola e a formação humana frente às novas demandas sociais e, sobretudo, produtivas. Por esse motivo, "tecnologias, competências e habilidades e adequação ao mundo do trabalho são categorias centrais nas proposições da reforma curricular". (SILVA, 2010, p.19).

Esse discurso está explícito nos principais documentos educacionais que direcionam o trabalho dos professores no país. Por exemplo, a Reforma do Ensino Médio

prevê que o aluno, a partir de *competências básicas*, seja capaz de resolver conflitos de ordem social e no mundo do trabalho. Pode-se verificar essa afirmação no art. 35 da LDB (Lei n.9394/96), na qual, afirma que uma das finalidades do ensino neste nível da educação seria "a preparação básica para o trabalho e a cidadania do educando, para continuar aprendendo, de modo a ser capaz de se adaptar com flexibilidade a novas condições de ocupação ou aperfeiçoamento posteriores". Já na Proposta Curricular do Estado de São Paulo (2008), o ensino configurado por competências e habilidades se justifica por meio da ideia de oferecer uma formação com base comum em todo o território nacional, para que, desse modo, as escolas funcionem como uma rede.

Essa preocupação com a formação do sujeito para a sua colocação no mercado de trabalho se torna visível quando, por exemplo, a Proposta afirma que a maior preocupação está em "formar crianças e jovens para que se tornem adultos preparados para exercer suas responsabilidades (trabalho, família, autonomia etc) e para atuar em uma sociedade que muito precisa dele". (PROPOSTA, 2008, p.13,14). Sobretudo quando, "graças a elas [as competências] podemos inferir se a escola como instituição está cumprindo bem o papel que se espera dela no mundo de hoje". Ora, este tipo de educação é questionado na sociedade atual, uma vez que a educação não teria seu fim em si mesma, mas em colocar e posicionar as pessoas no mercado de trabalho, portanto, utilitarista e pragmática.

Nietzsche (2011) denuncia o ensino pragmático, para o mundo do trabalho, pois este deixa de lado o ideal da formação voltada ao ser humano e, dessa maneira, deixa de preparar os estudantes para a vida. Segundo ele a barbárie seria o resultado de uma formação cultural e de valores que mais conserva o estudante na ignorância e no conformismo do que o ensina para a autonomia. Para ele, que intencionou falar sobre o futuro das instituições de ensino da Alemanha, a escola é o lugar que "busca fazer progredir a formação e a educação dos seus cidadãos [...]" (NIETZSCHE, 2011, p.50), desse modo, acredita ser lá, na escola, que está a potência para o pensar mais. Daí sua preocupação em discutir os rumos das instituições de ensino da Alemanha de sua época.

Nietzsche ressalta bem este ponto, para não cair numa visão etnocêntrica, inevitável ao comparar diferentes povos e culturas. Ele aponta para o fato de que são as escolas o elo que liga-nos aos antepassados, que é uma espécie de patrimônio sagrado. Diante desta constatação, considera "que muitas mudanças dos nossos estabelecimentos de ensino, que a nossa época se permitiu para torná-los 'atuais', são em boa parte aspectos falhos e

errâncias em relação à tendência sublime que originalmente presidiu sua fundação". (NIETZSCHE, 2011, p.51).

Em sua *Primeira Conferência* (2011), ele vai introduzindo o leitor a reviver consigo uma experiência do tempo de colégio, junto de certo amigo e relata uma inspiração que tiveram durante uma viagem no fim do verão, de "fundar uma pequena sociedade de colegas pouco numerosa, com o fim de dar uma organização sólida e obrigatória às inclinações que deveriam criar no domínio da arte e da literatura". (NIETZSCHE, 2011, p. 59). Na realidade era pretensão dele e de seus amigos, criar um vínculo de compromisso para que cada um, uma vez ao mês, enviasse algo de sua própria produção (texto, tratado, projeto de arquitetura, poema, música etc), e submeter-se à criteriosa avaliação dos outros membros da sociedade. "Para que serve toda a filosofia se ela nos impede de estar sós e de gozar da amizade na solidão, se ela nos impede mesmo que nos tornemos filósofos?" (NIETZSCHE, 2011, p. 65).

Este pensamento também me tem tomado, quando penso o ensino de Filosofia no currículo do Ensino Médio, nos moldes do que tenho percebido, que se faz hoje, institucionalmente, com hora marcada e, principalmente com um material didático que dita, não somente *o que* ensinar, mas *como* ensinar. É evidente que quando essas questões me vêm à mente, na tentativa de buscar justificativas para tais ações de políticas públicas, penso outras questões. Se não fossem tais iniciativas, ainda sim seria possível ensinar Filosofia? Qual Filosofia? Que tipo de professor-filósofo sou eu? Será que teríamos professores dignos do título de filósofos para ensinar Filosofia neste nível da educação?

Sobre esta última questão, Nietzsche relata que em sua adolescência e, portanto, inexperiente ainda, tinha uma visão de que o professor de Filosofia, ou seja, aquele que ocupa a cadeira de Filosofia na universidade tinha ao mesmo tempo a disposição de um filósofo, ao que ele vê como ingenuidade de sua parte ("naquela época acreditávamos ainda ingenuamente que aquele que, numa universidade, tem o nível e a dignidade de filósofo deve ser também filósofo: sim, tínhamos pouca experiência e estávamos mal-informados"). (NIETZSCHE, 2011, p. 67). Esta dicotomia fica mais evidente em suas reflexões, quando ele identifica os professores de Filosofia como reprodutores das doutrinas filosóficas da História da Filosofia e prestadores de serviços do Estado.

Saudosamente lembra que foi muito importante para a sua formação, a criação dessa "sociedade de colegas", uma vez que esta os mantiveram longe e salvos da ânsia profissional que o Estado impunha à educação de sua época.

A exploração quase sistemática que o Estado fez desses anos, na medida em que quis o mais cedo possível atrair para si funcionários utilizáveis e se assegurar, através de exames excessivamente rigorosos, da sua docilidade incondicional, tudo isso estava muito distante da nossa formação; não éramos determinados por qualquer espírito utilitário, qualquer desejo de progredir rapidamente e fazer rapidamente uma carreira; percebemos todos um fato que agora nos parece consolador: naquele momento, nenhum de nós sabia no que tornaríamos, e inclusive isto não nos preocupava. (NIETZSCHE, 2011, p. 69).

Sob a voz do discípulo do filósofo (em seu relato da adolescência), ele expõe as características encontradas nos problemas da cultura e educação que aflige os estabelecimentos de ensino. Trata-se das duas tendências, aparentemente opostas, mas unidas no que diz respeito aos resultados: a) "a tendência à extensão, ampliação máxima da cultura, e b) a tendência à redução, ao enfraquecimento da própria cultura". (NIETZSCHE, 2011, p.72). Estas tendências eram vistas como maléficas, uma vez que contribuem para a massificação e a mediocrização, produzindo o que ele denomina de "barbárie cultivada". Aos poucos a educação foi substituindo seus critérios qualitativos pelos quantitativos, isto é, a preocupação de ordem no momento é estender o ensino ao maior número de pessoas possíveis sem levar em conta a excelência desse ensino. Educa-se o maior número de pessoas e no menor tempo possível, pois o mercado necessita de numerosos produtores.

Os motivos da sua crítica se resumem em três efeitos percebidos por ele no ambiente intelectual, que seria: 1) a união da produção cultural à produção industrial, "a cultura como determinada por critérios ditados pela economia política", 2) a divisão e distribuição das ciências como reflexo da organização do trabalho industrial, isto é, "a cultura especializada e estreita do erudito junto com a falta de visão filosófica de conjunto", e 3) o empobrecimento da educação através do "abandono do ensino da reflexão filosófica" (NIETZSCHE, 2011, p.09). A respeito da primeira, acredita estar intimamente atrelado ao sistema econômico-político quando propõe "o máximo de conhecimento e cultura possível – portanto, o máximo de produção e necessidades possível –, portanto, o máximo de felicidade possível: eis mais ou menos a fórmula". (NIETZSCHE, 2011, p. 72). De acordo com esta

concepção, o objetivo da cultura, bem como a sua finalidade, passa a ser a utilidade, o lucro, o maior ganho de dinheiro possível.

Do ponto de vista desta tendência, a cultura deve mais ou menos ser definida como o discernimento graças ao qual alguém se mantém "no cume de sua época", graças ao qual se conhece todos os caminhos que permitem mais facilmente ganhar dinheiro, graças ao qual se possui todos os meios pelos quais se dá o comércio entre os homens e os povos. A verdadeira tarefa da cultura seria então criar homens tão "correntes" quanto possível, um pouco no sentido em que se fala de uma "moeda corrente". Quanto mais houvesse homens correntes, mais um povo seria feliz; e o propósito das instituições de ensino contemporâneas só poderia ser justamente o de fazer progredir cada um até onde sua natureza o conclama a se tornar "corrente", formar os indivíduos de tal modo que, do seu nível de conhecimento e de saber, ele possa extrair a maior quantidade possível de felicidade e de lucro. (NIETZSCHE, 2011, p. 73).

Esta tendência à redução da cultura, tão disseminada até os dias atuais, gerou o que ele denominou de "cultura do erudito" que, pelo fato de as ciências possuírem um campo de estudos muito amplo e extenso, qualquer pessoa com um pouco de disposição (mas não excepcionais, como diria ele), é capaz de aí produzir algo de natureza especializada e tão particular que não se atentará para as outras coisas. Sobre este aspecto podemos dizer que há uma alienação do cientista (no sentido marxista do termo), que agora mais parece um operário diante de uma esteira na linha de produção da ciência, do qual desempenha um papel tão específico que não pode apoderar-se de todo processo de produção, nem tampouco do produto total final. Esse pseudo cientista - um erudito exclusivamente especializado -, passa boa parte de sua vida dentro dessa *fábrica* e "não faz senão fabricar certo parafuso ou certo cabo para uma ferramenta ou máquina determinadas, tarefa na qual ele atinge, é preciso dizer, uma incrível virtuosidade". (NIETZSCHE, 2011, p.75). Tal postura é tida, na Alemanha, como um fenômeno moral, a fim de encobrir diversas atrocidades e afastando-se, por consequência, cada vez mais, da verdadeira cultura.

Nietzsche desenvolve uma ácida crítica à modernidade e às suas instituições que se baseiam nas ideias de *Liberdade, Igualdade e Fraternidade* e que preconizam uma espécie de nivelamento onde todos passam a ser homogeneizados, para assim, ser melhor assimilados pelo mercado de trabalho e pelo Estado. Outro ponto criticado pelo pensador é a burocratização que invade o ambiente educacional. Segundo ele nem a educação deve sucumbir às questões burocráticas, "com quadros de horários e regulamentos, nem os

educadores deveriam efetivamente lidar com problemas" (NIETZSCHE, 2011, p.10) dessa natureza, para que não haja um desvio do seu foco como educador.

O essencial da educação é permitir que cada um atinja suas potencialidades centrais, seu núcleo criativo. Isso se daria tendo como mestres homens que tenham educado a si mesmos, tal como Wagner, Schopenhauer e os gregos. Impossível de atingir tal objetivo se o aparelho educacional for excessivamente grande. Por outro lado, ele (NIETZSCHE, 2011) acredita que a tendência que reduz a cultura a um mero instrumento útil e funcional, ou seja, a cultura dos especialistas segue os moldes de um trabalho operariado (conforme citado acima) que, tal qual, é alienado da cultura real e autêntica, uma vez que é dividido e afastado (como o operário de seus meios de produção e que não é dono do processo produtivo, nem se reconhece no produto final). Desse modo, o educador desloca o foco do todo para a parte, que ele produz e reproduz como uma "pseudocultura" que concorre para a produção da barbárie. Portanto, a cultura,

não pode se reproduzir e crescer quando a educação está orientada para uma profissão, carreira, uma função, um cargo, quando é movida pelo 'espírito utilitário', quando é verificada através de exames obrigatórios e integradores, quando é extensiva e universalizada; mas esta é, no entanto, a verdadeira face da cultura da modernidade tardia vivida na Alemanha, tal como ele a via. Na verdade, a cultura autêntica exige antes de mais nada uma visão de conjunto que só pode ser fornecida pela filosofia. (NIETZSCHE, 2011, p.11).

A aliança entre a doutrina oficial do Estado e a reflexão filosófica, tão criticada por ele, gera o desenraizamento da cultura e sua subversão, o que traria como efeito a velocidade no pensar, fruto da ciência e das transformações econômicas. O Estado, em conjunto com os negociantes, os artistas e os "homens cultos", seriam os responsáveis pela deterioração da cultura, quando a utiliza para seu *bel prazer*, como ferramenta de manutenção do seu *status* e poder ante a sociedade.

Transformando a cultura em algo manipulável, conforme seus interesses, essas potências cerceavam a liberdade necessária ao surgimento do "homem original" ou do gênio capaz de recriar vivamente a própria cultura e levantála de seu sepulcro de onde se projetaria um outro sentido fundamental a vida. (PAGNI, 2004, p.221).

Assim, às escolas passam a se responsabilizar pela formação de um homem específico (funcionário do Estado, artista, do erudito, do negociante) e não mais preocupando-se com a formação do *homem original*, do gênio. "Essas instituições contrariariam a sua tarefa mais natural e assumiriam uma empreitada mais difícil, qual seja, a de adestrar um jovem para a erudição e para a aquisição de uma cultura superior desvinculada da vida". (PAGNI, 2004, p.221).

Tal postura, portanto, se distancia muito do que seria o papel das instituições de ensino, de formação do homem extemporâneo ao seu tempo, disposto a se opor ao Estado e que aos poucos se libertar das garras da cultura da moda. Desse modo, a escola não prepararia o jovem para a vida, uma vez que deveria lidar com as regularidades, mas também com os acidentes que regulam a vida, proporcionando a emergência de um novo homem, o gênio. Assim, não haveria um modelo de educação e educador que formasse esse homem, mas sim, "algumas contingências e uma certa solidariedade, tornando essa tarefa indeterminada e dependente dessa atitude heroica desses poucos que anteviram a necessidade dessa ruptura com a cultura e com o Estado de seu tempo". (PAGNI, 2004, p.222). Tal postura diante da educação do estudante é o que vai lhe garantir o seu desenvolvimento livre para manifestar seus instintos e sua vontade de potência.

Nietzsche instaura, portanto, uma nova possibilidade para se pensar o ensino, diferente da pedagogia proposta por Kant ou da propedêutica de Hegel. Uma possibilidade que coloca a vida acima de qualquer outra prioridade: como fim último da educação. Ele critica, no que se refere ao papel dos professores de Filosofia, a postura produtivista que se diz necessário levar os estudantes a aprender a filosofar, como bem apraz a Kant tanto quanto conhecer a história oficial da Filosofia, propósito hegeliano. O ensino passa a ser direcionado para um conteúdo e com propósitos inferiores, isto é, a preocupação já não está ligada à formação para a vida, mas sim para uma especialidade. Sua crítica se dá quando percebe a cooptação entre o Estado e os professores universitários. Nietzsche acredita que o Estado tem medo da Filosofia, por esse motivo, favorece os filósofos que se agregarem a ele e põe à margem os que são livres dessa parceria. Por isso, estão longe de serem amigos da verdade; então, Nietzsche propõe alguns questionamentos aos filósofos e aos professores de Filosofia:

Primeiramente: o Estado escolhe para si seus servidores filósofos, e, aliás, tantos quantos precisa para os seus estabelecimentos; dá-se, pois, a aparência de poder distinguir entre bons e maus filósofos e, mais ainda, pressupõe que

sempre há de haver bons em número suficiente para ocupar com eles todas as suas cátedras de ensino. Não somente no tocante aos bons, mas também ao número necessário dos bons, é ele agora a autoridade. Em segundo lugar: ele força aqueles que escolheu para si a uma estadia em determinado lugar, entre determinados homens, para uma determinada atividade; devem instruir todo jovem acadêmico que tiver disposição para isso, e, aliás, diariamente, em horas fixas. Pergunta: pode propriamente um filósofo, com boa consciência, comprometer-se a ter diariamente algo para ensinar? E a ensinálo diante de qualquer um que queira ouvir? Ele não tem de se dar à aparência de saber mais do que sabe? Não tem de falar, diante de um auditório desconhecido, sobre coisas das quais somente com o amigo mais próximo poderia falar sem perigo? E, em geral: não se despoja de sua mais esplêndida liberdade, a seguir seu gênio, quando este chama e para onde chama? - por estar comprometido a pensar publicamente, em horas determinadas, sobre algo pré-destinado? E isto diante de jovens! Um tal pensar não está de antemão como que emasculado? E se ele sentisse um dia: hoje não consigo pensar em nada, não me ocorre nada que preste - e apesar disso teria de se apresentar e parecer pensar! (NIETZSCHE, 1987, p.44).

O pensar do filósofo, portanto, se vê corrompido tanto pela cultura deteriorada quanto pela sua vinculação obediente ao Estado e, desse modo, haveria barreiras no ensinar Filosofia - com hora marcada, tempo limite, com constância rotineira, para um público de jovens não necessariamente preparados para ela etc.

A pergunta que Nietzsche faz, em sua época, é justamente a que estamos propondo para o nosso tempo, cuja disciplina passa a compor o *hall* das permanentes do currículo do Ensino Médio: é possível o filosofar institucionalizado? Tal preocupação se dá porque não é possível conceber o filosofar do filósofo, tampouco o aprender a pensar filosoficamente dos jovens estudantes, que sejam previsíveis.

Diante desses questionamentos é como se o autor dissesse que essa atividade se constitui uma farsa para o filósofo e para o público ao qual se dirige, dada sua necessidade de ocorrer de modo tão restrito, enunciando assim os limites do ensino de Filosofia, diante de sua natureza indeterminada. [...] Tais disposições, contudo, teriam sido deterioradas pela cultura e pelo pensamento filosófico, em virtude de sua vinculação ao Estado, a ponto de o filósofo não mais filosofar nem dentro nem fora de sua própria aula, apenas obedecendo às determinações do Estado ou da cultura da moda, comprometendo assim a aprendizagem do filosofar por parte de seus aprendizes. (PAGNI, 2004, p.224).

A possibilidade que restaria ao ensino filosófico, recusada por Nietzsche, é a de que restaria aos professores de Filosofia (que já não filosofam mais, nem dentro nem fora da escola), ensinar o saber filosófico aos estudantes, na esperança de que eles se interessem e se disponham a querer filosofar. Para tanto, caberia aos professores a reprodução de diversas doutrinas e pensadores, a disputa entre eles e também sua história com o intuito de que isso os provoquem para uma cultura filosófica erudita. O ensino de Filosofia voltado apenas para e pela História da Filosofia não é um bom caminho a ser percorrido pelo professor e pelo estudante, haja vista que tem a potência de gerar neste último uma ojeriza em relação à disciplina e ao próprio ato de filosofar, bem como pode gerar uma postura errônea na elaboração dos trabalhos (sem rigor e enfadonhos), e um estudo medíocre, canalizado apenas para a confecção de provas nos finais de ciclos.

Nietzsche percebe que além dos efeitos causados por este tipo de educação voltada à utilidade, existia um discurso de formação para a "livre-personalidade", que era um erro pela forma como era realizado. Ele percebeu que as instituições educacionais de sua época eram demasiado permissivas, quando possibilitavam aos alunos alto grau de autonomia em idade ainda não apropriada para tamanha responsabilidade, "e acusa ainda os professores por alimentarem esta prática nociva à elevação da cultura". (NIETZSCHE, 2011, p.12). Tal postura faz com que haja um maior afastamento na relação professor e estudante no processo de aprendizagem, pois, ao contrário do que se propunha, tais ações proporcionavam mais dependência e submissão do que a própria autonomia. No âmbito das universidades ele percebia que a livre-personalidade não se efetivava por causa da indiferença e do afastamento que gerava, muito embora de início os estudantes se inebriavam com a "simples ilusão [...] de se verem institucionalmente livres, mas com o sentimento da estrita necessidade de guias" (NIETZSCHE, 2011, p.12).

Fica clara a crítica de Nietzsche em relação às instituições de ensino de sua época, sobretudo no que diz respeito à maneira de ensinar que, a seu ver, era uma mistura de futilidade e erudição, de cientificismo e jornalismo. Tal modo de ensinar estava voltado mais para a produção de *servidores do momento*, e não contribuía absolutamente para a formação de homens exigidos por uma cultura elevada. Do mesmo modo como Nietzsche tecia sua crítica ao tecnicismo e utilitarismo da educação de seu tempo, a sociedade atual, como percebido, enfrenta a mesma realidade. Sua crítica ajuda a pensar sobre tal realidade e o que quer que se faça para mudar a situação, mas, sobretudo, auxilia a pensar no verdadeiro papel da Filosofia na escola.

# **CAPÍTULO 3**

#### A NATUREZA DA FILOSOFIA E O SEU PAPEL NA ESCOLA ATUAL

Conforme já discutido, o cenário brasileiro *parece favorável* à Filosofia, dentro e fora das escolas, no que diz respeito à sua presença mais constante. Dentro das escolas, seja pela lei que a torna obrigatória no currículo do Ensino Médio, pela sua inserção não oficial no currículo do ensino fundamental, seja pela sua presença quase maciça nas matrizes curriculares do ensino superior. Fora das instituições educacionais, a Filosofia está nas ruas (cafés filosóficos), nos *set's*<sup>7</sup> terapêuticos (Filosofia Clínica) e nos meios de comunicação de massa (internet e TV). Ora, mesmo tendo tido tamanho despontamento desde então, ao *retornar*<sup>8</sup> para as escolas propiciou também um terreno fértil para os questionamentos acerca de sua presença na educação, sejam eles da ordem dos métodos mais eficazes do seu ensino, ou da formação dos professores, ou da eficácia/ineficácia dos manuais adotados pelas instituições escolares, conforme discutido no capítulo anterior. O seu *retorno* trouxe uma questão que talvez seja a que perpassa as demais: trata-se de questionamentos sobre a própria natureza da Filosofia.

O que é Filosofia? É um conjunto de saberes históricos e de personalidades que revolucionaram o pensamento de uma dada época? É uma disposição do espírito voltada ao pensar? É a atitude de lançar olhar crítico e reflexivo sobre o mundo? É um conjunto de habilidades passível de ser conquistado? O fato é que a Filosofia não é algo simples e, desse modo, seu ensino também não será. Este capítulo se propõe a dialogar com as ideias que Walter Omar Kohan<sup>9</sup>, Silvio Gallo<sup>10</sup> e Ronaí Pires da Rocha articulam a respeito do que vem a ser a Filosofia e de como deve ser o seu ensino institucionalizado.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Este termo foi utilizado na frase, apenas como recurso de linguagem; pois é sabido que a Filosofia Clínica não tem a necessidade de set terapêutico, uma vez que não há paciente, mas sim, *partilhante*.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Muito tem se falado sobre o *retorno da Filosofia* para o currículo do Ensino Médio, mas o fato é que dele ela nunca tenha feito parte obrigatória, como vimos no capítulo anterior, senão como alternativa opcional.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Professor titular da Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Walter Omar Kohan doutorou-se em Filosofia pela *Universidad Iberoamericana* em 1996, e realizou estudos de pós-doutorado entre os anos de 2005 e 2007 na Universidade de Paris VIII. Atuou como presidente do *Conselho Internacional para Investigação Filosófica com Crianças* (ICPIC), foi vice-coordenador do GT de *Filosofia da Educação* da ANPED e coordenou o GT

## 3.1 A Filosofia como experiência do pensar

No que diz respeito ao ensino de Filosofia, Kohan, na apresentação da coletânea de artigos do livro que organizou em parceria com Siomara Borba, intitulado *Filosofia, aprendizagem, experiência* (2008), expõe sua crença na existência de uma correspondência entre o que pensam ser o conceito de Filosofia e o conceito de Filosofia sustentado por Felipe Ceppas<sup>11</sup> de que a *Filosofia é uma relação de afeto com o saber*, de modo que ela só pode ser aprendida a partir da interioridade individual, articulando afetivamente com o pensamento e os saberes, "na intimidade de um ato de busca e liberdade". (BORBA; KOHAN, 2008, p.15). Nesse sentido, a Filosofia não é mais que um espaço onde o saber se constrói. E o professor nada pode fazer senão apenas sugerir e insinuar, sem, de maneira nenhuma forçar ou determinar.

É nesse sentido que se pode dizer que a filosofia não se ensina, mas se aprende. É nesse sentido que nós, professores de filosofia, eternamente preocupados com a *didática* da filosofia (a arte de ensiná-la, ou seja, no caso da filosofia, a arte de ensinar o que não se pode ensinar), poderíamos dar um pouco mais de atenção, como afirma Silvio Gallo, à *matética* da filosofia (a arte de aprender filosofia, ou seja, a arte de aprender uma certa relação com o saber e o pensar), que até agora sequer tivemos a necessidade de nomear. (BORBA; KOHAN, 2008, p.15 – grifos do autor).

A Filosofia fomenta uma interação entre o pensamento e o ato de pensar, e estabelece relação entre os saberes e o que sabemos, sem ser especificamente um modo de pensar ou um tipo de saber. Isso significa que ela não pode (nem deve) ser ensinada a partir de uma metodologia instrumentalizada e lógica, ou seja, o fato de sua natureza não ser caracterizada exatamente como um saber específico, não há estratégias, devidamente seguras, que possibilitem a garantia de seu ensino "tão fácil como alguns pretendem definir justamente

Filosofar e ensinar a filosofar, da ANPOF. Suas atividades profissionais contam com parcerias de mais de cinquenta colaboradores e co-autores em produções científicas publicadas.

Silvio Gallo é formado em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica de Campinas (PUC) em 1986. Concluiu seu mestrado em 1990 e o doutorado em 1993, ambos na área da Educação e pela UNICAMP. Atualmente é professor associado da UNICAMP, onde desenvolve projetos e pesquisas nas áreas de filosofia francesa contemporânea e educação, ensino de filosofia, ensino médio, filosofia e transversalidade, anarquismo e educação.

O texto a que Borba e Kohan se refere para conceituar Filosofia, está presente na coletânea que organizaram (cf. CEPPAS, Felipe. Nos braços de Circe: ensino de filosofia, amor e arte. In: BORBA, Siomara; KOHAN, Walter O. (orgs). *Filosofia, aprendizagem, experiência*. Belo Horizonte: Autêntica, 2008, p.85-102).

conteúdos e competências – conceituais, atitudinais ou valorativas, para usar expressões mais atuais – que possam ser predeterminadas". (BORBA; KOHAN, 2008, p.16). Os autores ressaltam que a respeito do ensino de Filosofia é preciso ponderar alguns aspectos importantes que coloca esta questão na lista das questões delicadas e complexas. Trata-se de, primeiro, perceber que não há evidências claras acerca da possibilidade efetiva de que a Filosofia possa ser ensinada, nem tampouco ensinada em uma instituição escolar. Outro ponto a ser observado é o fato de não poder haver nada que garanta que haja um ou mais conteúdos em Filosofia que possa ser ensinado. Não há "nada que o professor saiba ou pense que o aluno deveria saber ou pensar durante ou final do processo de ensino e que poderia ser avaliado da mesma forma para todos". (BORBA; KOHAN, 2008, p.16). Do mesmo modo, é necessário ver que a Filosofia não é algo místico ou relegado a alguns poucos escolhidos, mas está aberta a todos que com ela queiram tecer um diálogo.

Posiciono-me favorável ao conceito de Filosofia trazido por Ceppas e discutido por Kohan e Borba, uma vez que parece ser muito mais lúcido conceber a Filosofia como um "espaço onde o pensamento acontece" do que um conjunto de conhecimentos e saberes que possam ser, por meio de técnicas e métodos, ensinada a cada um. Porém, acredito (a princípio) ser possível o seu ensino, quando o que se aprende é um modo de se posicionar criticamente no mundo. O olhar crítico do estudante pode ser construído também com o auxílio do professor de Filosofia e das outras disciplinas, quando permite que o questionamento, a dúvida tenha lugar em suas aulas, mais que isso, quando o espaço da aula é um momento provocativo para um pensar crítico.

A Filosofia se mostra complexa, forte e fraca ao mesmo tempo, justamente por ter essa natureza e, também por isso, é possível compreender parte do seu esforço em justificar o seu *lugar* dentro da escola, no decorrer do tempo histórico. Muito embora não seja clara a efetiva possibilidade da Filosofia ser ensinada, sobretudo em escolas aos moldes brasileiros, não se pode negar, que o espaço que hoje se dispõe para ela no currículo, constitui-se de uma boa oportunidade para que se possa testá-la enquanto ensino e aprendizagem. Kohan (2002) acredita que a experiência é uma categoria que atravessa a Filosofia, o pensar, o ensinar e o aprender, ou seja, ele acredita que, sendo a natureza da Filosofia a experiência do pensar, se torna possível pensar e traçar novos sentidos para o ensino e a aprendizagem da Filosofia. Assim, a pergunta que se instaura é justamente *O que é experiência?* 

A conotação de experiência adotada por Kohan (2002) difere do sentido adotado pela ciência que a considera como sendo a repetição de um fato afim de tornar previsível os resultados, uma vez que para a ciência positiva uma experiência só é válida quando for passível de confirmação. Para tanto, não importa o sujeito da experiência, o resultado será sempre o mesmo, o resultado independe do sujeito da experiência.

Essa forma de experiência, a científica, não respeita a historicidade da experiência, a condição do ser humano. [...] A repetição de uma experiência mata seu caráter de experiência, torna-a experimento, repetição do mesmo. [...] As experiências são sempre únicas; é preciso que surja na repetição o estranhamento, o outro, para que ocorra a experiência. Uma vez que aparece o outro a experiência não é mais a mesma. E sem o outro, não há experiência. [...] Quem é um ser humano experiente? Também não é o mais sábio; não é quem sabe mais respostas ou quem pode aplicar um mesmo conhecimento a diversas situações. Um ser humano experiente é aquele que está mais aberto à experiência; é o não-dogmático; aquele que, de tantas experiências que fez, aprendeu que elas são únicas, históricas, intransferíveis, irrepetíveis e que só se aprende na diferença, através de outra experiência. (GADAMER apud KOHAN, 2002, p.22).

Kohan (2002) concebe a experiência como algo único e intransferível, e nós, seres humanos, somos os seres da experiência. Assim, ele concebe a Filosofia como experiência do pensar, "ela pode ser cientificizada, padronizada, uniformizada, mas deixa de ser experiência em sentido estrito, deixa de ser pensamento. Nesse mesmo sentido, deixa também de ser filosofia". (KOHAN, 2002, p.26). Por caracterizar-se como experiência do pensamento, a Filosofia deve estar sempre aberta ao novo, ao diferente, ao fora dos padrões institucionalizados, aos pontos fixos, ou seja, deve estar aberta para problematizar, perguntar, pensar, rejeitando o que é predeterminado, estabelecido. Diante dessa concepção, Kohan constata que o que se faz em sala de aula, nos diversos níveis de ensino, ainda não é Filosofia enquanto experiência do pensar.

Nossa suspeita, afirmar que *ainda não pensamos*, levaria a afirmar que ainda não temos experiência da filosofia. Longe de qualquer otimismo fácil, implicaria aceitar que o que se faz dominantemente nas instituições educacionais, no ensino fundamental, médio e até superior, ainda não é filosofia, pelo menos se a filosofia tem a ver com promover experiências do saber. (KOHAN, 2002, p.27)

Ora, Kohan admite a possibilidade de não fazermos filosofia na sala de aula, pois a filosofia seria uma experiência do pensar e nós, segundo ele, ainda não pensamos. Essa tese (a de que ainda não pensamos) é defendida, com base nas reflexões de dois filósofos contemporâneos: Martin Heidegger e Gilles Deleuze. Tanto um quanto outro, afirmam que ainda não pensamos. Para Heidegger, o pensar é um território, no qual só podemos habitar por meio do próprio ato de pensar, isto é, só pensando podemos chegar ao pensar. E não se pode pensar pelo outro, tampouco chegar ao pensar pelo outro. Essa ideia está explicitada nas primeiras frases do texto "O que significa pensar?" (1973), que diz: "ao âmbito do que se chama pensar, chegamos quando nós mesmos pensamos. [...] A pensar aprendemos quando atendemos àquilo que dá o que pensar". Para Heidegger existe algo (exterior ao homem, que não depende do homem), que dá o que pensar, "quando diz que não pensamos, está querendo dizer também que ainda não chegamos a essa região da absoluta presença do ser do ente. Isso faz parte da aposta metafísica do Heidegger". (KOHAN, 2002, p.29). O pensar a pensar pode ser aprendido, e tal aprendizagem está diretamente ligada à atenção, entretanto, o fato do pensar poder ser aprendido, não implica, necessariamente, que pode ser ensinado. Ter atenção é a base para se chegar ao pensar, pois sem atenção não há, nem aprendizado nem pensar.

É aquilo que dá o que pensar que chama a atenção de quem aprende. Porém, atender, diz Heidegger, não deve reduzir-se ao nosso tão comum hoje 'ter interesse por'. Para o interesse, o estar entre as coisas, só vale o interessante. E o interessante de hoje é o indiferente de amanhã. (KOHAN, 2002, p.29).

Cabe entender que a atenção a que se refere Heidegger, não é passageira, superficial ou passiva, pelo contrário, trata-se de uma *espera atenta*, é estar à espreita. "O interesse pode ser circunstancial, acessório, superficial; o que merece nossa atenção é aquilo que não pode deixar de ser pensado". (KOHAN, 2002, p.30). Assim, um contato insistente com a Filosofia, ou mesmo grande interesse por um autor ou tema da Filosofia, não pode, em hipótese alguma, ser garantia do pensar. Estudar anatomia humana ou fisiologia do movimento não é garantia absoluta do sucesso ao atleta; assim como, estudar lógica (que já possui um determinado modo de pensar), não é garantia absoluta de que se pode pensar; também não o pode ser para aqueles que possuem ou pretendem ter contato intenso com a História da Filosofia ou com textos dos filósofos. Uma vez que não há pensar sem atenção e esta não se dá de modo passageiro ou superficial, senão por meio de um *estar à espreita*, será que esta postura não pode ser, de algum modo, ensinada pelo professor em sala de aula? Será

que essa postura não pode, ao menos, ser provocada no estudante por meio de questionamentos, leituras, imagens e outros recursos? Será que a Filosofia é tão subjetiva que ao professor pouco, ou nada cabe de responsabilidade sobre o pensar do estudante? Existe um risco em seguir à risca esse ponto de vista, que é o do abandono intelectual. A linha que separa esse pensamento deste é muito sutil, pois numa concepção de ensino filosófico em que não se acredita que não é possível ensinar a pensar e que só se aprende a pensar, uma questão surge imediatamente: De que modo, então, é possível aprender a pensar se não é possivel ensinar a pensar? A impressão que fica é que este processo rumo ao aprendizado do pensamento se dará de forma isolada, sem ou com pouco auxílio externo ao próprio aspirante ao pensamento. O que faria o professor diante dessa concepção, em sala de aula?

Em Deleuze esta ideia é semelhante, uma vez que a História da Filosofia é uma importante referência, insubstituível do fazer filosofico. Entretanto, constantemente tem sido criada a ideia de que Filosofia é a própria História da Filosofia, isto é, há um movimento constante de associação análoga do pensamento com o referencial histórico-filosofico e que, por sua vez, impede que as pessoas pensem.

Se dedicar à filosofia de forma alguma garante que pensemos e pode, inclusive, impedir que percebamos essa ausência do pensar porque quem se atreveria a duvidar que pensamos se estamos dentro da filosofia, o espaço por excelência do pensamento? (KOHAN, 2002, p.30).

Nesse sentido, *não pensamos* dentro da escola quando a Filosofia se torna a imagem ou a linguagem do pensamento, isto é, quando se cria o estereótipo de que por meio da Filosofia ou da História da Filosofia que se pode chegar à região do pensar, quando na verdade essa atitude impede que os estudantes pensem. Kohan continua seu texto ressaltando a importância, portanto, da dúvida relacionada às diversas propostas educacionais que afirmam ou pretendem ensinar a pensar por meio da Filosofia. Essa dúvida, diz ele, pode ser colocada de duas formas: 1. A partir da ótica da impossibilidade do ensino do pensar, questionando-o, portanto; 2. A partir da ótica de uma provável deficiência "(pelo menos até agora, talvez não ensinamos a pensar)". (KOHAN, 2002, p.31). A abordagem adotada por Kohan é a que coloca em dúvida o ensino do pensar sem inviabilizá-lo, ou seja, o autor não defende a total impossibilidade do ensino do pensar por meio da Filosofia, mas antes, opta pela ideia de que até agora, talvez esse ensino não tenha acontecido de fato. "O que me parece

fundamental é tentar perceber as condições de possibilidade do pensar, compreender algumas posições que favorecem a emergência do pensar e outras que o inviabilizam". (KOHAN, 2002, p.31).

Seguindo o pensamento deleuzeano, Kohan acredita que as condições para começar a pensar e, portanto, livrar-se daquela imagem do pensamento, criada pela própria Filosofia e que impede de pensar, estão justamente na crítica que se deve fazer a esta imagem e seus postulados que "enclausuram o pensar". Um dos postulados emergente dessa imagem é o do modelo ou reconhecimento que

pressupõe que o pensar é reto por natureza; que ele mesmo sabe o que significa pensar; que está referido a uma unidade, o sujeito, que o abrange junto às outras faculdades, às quais o pensar orienta, segundo a forma do mesmo no modelo do reconhecimento. Mas o reconhecimento, diz Deleuze, não pode promover outras coisas que o reconhecido e o reconhecível. (KOHAN, 2002, p.32-33).

Desse modo, é combatendo essa imagem que está a possibilidade do pensar e, por consequência, é onde se situa a própria Filosofía. "Se o pensar é pensar, é porque dele pode emergir o novo, a diferença. Isso significa que possa acontecer o que hoje não é reconhecido nem reconhecível". (KOHAN, 2002, p.33). Ora, se do reconhecido e do reconhecível não pode radicar o pensar, de que então o radicará?

Do encontro! Encontro de que? Do que não pode ser antecipado, deduzido, previsto, do signo que move a sensibilidade, daquele signo que comove, que nos deixa perplexos, daquele signo que contém os contrários que nos forçam a pensar, os contrários que nos obrigam a colocar um problema, a colocarnos a nós mesmos como problema. (KOHAN, 2002, p. 33).

Portanto, Kohan vai expor a necessidade de aprender a pensar e como o fazer (aponta alguns caminhos). Ele afirma que aprender tem a ver com a construção de um espaço para o encontro entre sinais.

Aprender é um encontro com o outro em si mesmo. Por isso, o professor que ensina com vistas a um modelo a imitar nada ensina, não só não ensina, atrapalha a aprendizagem, pois não há aprendizagem quando há reprodução

do mesmo. [...] Por essa mesma razão, não se aprende nada com manuais. Também por isso, não há nada mais antifilosófico que os chamados 'manuais de filosofia', ainda, ou sobretudo, aqueles que dizem que ensinam a pensar. (KOHAN, 2002, p. 35).

O problema que surge a partir dessa afirmação de Kohan é muito mais emblemático do que parece. Vejamos. Se o pensar só pode vir do encontro, do que não pode ser previsto, do que não pode ser deduzido, como devo administrar essa ideia juntamente com a obrigação de um planejamento anual, de conteúdos específicos listados como necessários e, portanto, indispensáveis e em um espaço temporal, previamente marcado? Como é possível aprender, como proporcionar espaço para que alguém aprenda a pensar e, portanto, fazer filosofia? Embora me custa acreditar que não haja ao menos uma maneira de se ensinar Filosofia nos moldes da educação de nível médio que se tem no Brasil atual, parece-me plausível a postura de Kohan em perguntar se até agora estamos, de fato fazendo Filosofia. A resposta a estes questionamentos, Kohan vai elucidando no transcorrer do texto. Ele propõe:

Talvez o primeiro passo seja deixar de ensinar tantos pensamentos e tentar aprender, nós mesmos, sim, nós professores, aprender. Aprender o que? A pensar. Talvez uma das condições do ensinar a pensar seja deixar de ensinar a pensar e começar a aprender a pensar. (KOHAN, 2002, p. 35).

Segundo o autor, não há métodos para aprender a pensar. O que se pode afirmar é que só é possível aprender a pensar pensando. Sem movimento não há aprendizagem, uma vez que "ninguém pode, em repouso, propiciar um movimento ou instalado na passividade do mesmo estimular a emergência do heterogêneo". (KOHAN, 2002, p.36).

Assim, Kohan critica as propostas de ensino da Filosofia, que tendem a *ensinar* a *pensar*; tendências estas alicerçadas sobre três aspectos: 1) a pressuposição de que é possível ensinar e aprender a pensar sem levar em conta a hipótese de tal impossibilidade, assumindo-se, portanto, a visão de que ensinar implicaria sempre em um aprender e viceversa (colocando em um dos dois lados do pólo alguém que ensina e do outro, alguém que aprende); 2) a concepção do pensar como conjunto de competências e habilidades, que tira a dinamicidade, a aventura do aprendizado e impõe modelos de pensamentos como incentivo à repetição dos mesmos; e, por último, 3) a noção de que há métodos, uns mais, outros menos

complicados e que, de modo geral (ou reducionista), propõem maneiras de ensinar a pensar por meio de programas, manuais e livros já consagrados e aprovados.

Com esse modo de ver, Kohan ajuda a arejar um pouco mais a discussão já existente sobre o ensino filosófico que se pratica hoje, entretanto, impõe uma outra dificuldade: como um professor em exercício da disciplina de Filosofia do Ensino Médio, vai lidar com esses três aspectos supracitados? O que me preocupa conforme tenho tido acesso à literatura que se produz a respeito, é que muitos autores vêm abordando essa questão propondo reflexões legítimas, mas que inviabilizam ainda mais o trabalho do professor. O que poderá fazer, por exemplo, um professor dessa disciplina, dentro de uma instituição educacional (pública ou privada), que comece a repensar sua maneira de dar aulas, com os conteúdos por ele eleitos, os métodos didáticos e filosóficos adotados, dentro de um esquema já formatado e moldado que é o modelo de Educação que se tem? O que fará esse professor com esse questionamento frente ao currículo, na maioria das vezes engessado e nada dinâmico?

Ora, que se esclareça de pronto que o fato de eu estar colocando o pensamento de Kohan em questão, não invalida em nada a agudeza e importância de tais pensamentos. Ele explica que o verdadeiro aprendizado é encontrar um caminho em direção a si mesmo, o que ninguém pode ensinar.

Alguém que aprende de verdade é alguém que encontra um caminho para si, algo que ninguém pode ensinar. Se aprende *com* os outros, não *dos* outros. Alguém que aprende a pensar é alguém que tem experiências do pensar que o fazem pensar de forma radicalmente diferente; é alguém que pensa sua própria experiência dando espaço a formas de ser radicalmente diferentes. É alguém que pensa e se pensa aberto ao outro, é alguém que não pensa segundo um modo pré-filosófico, que não afirma os "todo o mundo sabe que.", "ninguém pode negar que.", ou "todos reconhecem que.". É alguém que não tem pontos fixos, alguém para o qual tudo sempre poderia ser de outro modo. Ninguém pode fazer isso sozinho. Por isso, é importante aprender com os outros. Nesse sentido, *um professor de filosofia é alguém que dá espaço a essas experiências do aprender a pensar, que as possibilita, que as favorece, que as promove, que não as mutila. (KOHAN, 2002, p.36 - grifo nosso).* 

O que cabe ao professor é algo (arrisco-me dizer), na maioria das vezes impossível de se verificar no cotidiano letivo. Como pode *um professor de filosofia* ser

alguém que dá espaço a essas experiências do aprender a pensar, que as possibilita, que as favorece, que as promove, sem que o próprio professor tem esse espaço? O que seria possível ao professor, ainda dentro dessa concepção, se ele está "condenado" ao material escolar, avaliar seus alunos por meio de competências e habilidades, prepará-los para o vestibular e não para vida? A solução parece-me muito maior do que o professor pode dar conta: uma reforma educacional, por exemplo. Em um plano microssocial, quiçá, um pouco de coragem para romper com esse círculo.

### 3.2 A filosofia, os conceitos e seu aspecto interdisciplinar

Nessa parte da discussão, tentarei explicitar a concepção adotada por Silvio Gallo acerca do ensino de Filosofia no Ensino Médio. Em seu texto intitulado *A função da filosofia na escola e seu caráter interdisciplinar* (2004)<sup>12</sup>, Gallo busca justificar a necessidade da Filosofia no Ensino Médio, afirmando que para ensinar Filosofia, o professor necessita, antes de tudo, ter muito claro, o que ele mesmo entende por Filosofia, uma vez que, no decorrer da história, muitas foram as definições cunhadas a respeito do que ela seja. Tal noção parece interferir (e muito), no ato de ensinar a disciplina. Ele acredita que a educação deve ser pensada como um amplo aspecto da formação humana, uma vez que o ser humano compreende a realidade de três maneiras distintas. Esse modo de pensar a formação humana, demanda a necessidade de estruturar o ensino em torno de três grandes áreas do conhecimento que devem ser incorporadas pelas instituições de ensino.

Tais áreas, as ciências, as artes e as filosofias, constituem três vias importantes que se complementam para um melhor conhecimento do mundo pelo ser humano, não havendo hierarquia ou dependência mútua entre elas. Segundo Deleuze e Guatarri (1992)<sup>13</sup> - pensadores que inspiraram Silvio Gallo em sua concepção sobre a natureza da Filosofia - pensar é dar consistência ao caos, é uma relação com o caos e essa relação se dá por meio de conceitos (filosofia), ou por funções (ciência), ou ainda, por sensações (arte). O caos, segundo os autores, seria um virtual que contém "todas as partículas possíveis e adquirindo todas as

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> GALLO, S. A função da filosofia na escola e seu caráter interdisciplinar. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, [S.L.], n.2, mai./out. 2004. Disponível em:

<sup>&</sup>lt;a href="http://seer.bce.unb.br/index.php/resafe/article/viewArticle/5426">http://seer.bce.unb.br/index.php/resafe/article/viewArticle/5426</a>. Acesso em: 28 ago. 2012.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> DELEUZE, G; GUATARRI, F. O que é a filosofia? Tradução por Bento Prado Junior; Alberto Alonso Munoz. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. (Col. Trans).

formas possíveis que surgem para de imediato desaparecerem, sem consistência nem referência, sem consequência". (DELEUZE; GUATARRI, 1992, p.187). O acontecimento é a realidade do virtual, ou seja, o acontecimento é uma relação que se estabelece com o virtual, sendo atemporal e desprovido de organização no espaço. Tal relação nem sempre é a mesma, variando de acordo com os modos como é abordada: os modos científico, filosófico ou artístico.

A Ciência não se ocupa do acontecimento, haja vista que este é imaterial, espiritual e incapaz de ser vivido. Ela se orienta para o mundo empírico, cujo objetivo seria a produção de funções, no que concerne às suas relações com o mundo. Isto é, as Ciências não possuem o objetivo de construir conceitos, "mas funções que se apresentam como proposições nos sistemas discursivos [...]. Uma noção científica é determinada não por conceitos, mas por funções ou proposições". (DELEUZE; GUATARRI, 1992, p.153). As funções produzidas por meio do conhecimento científico dizem respeito aos estados das coisas; são aquelas capazes de observar as causas e efeitos dos fenômenos analisados. Essa é a maneira como se comunicam e refletem sobre a organização da realidade. A função teria a pretensão de "isolar variáveis num ou noutro instante, ver quando novas variáveis intervêm a partir de um potencial, em que relações de dependência podem entrar, por que singularidades passam, que limiares transpõem". (DELEUZE; GUATARRI, 1992, p.149). Desse modo, a Ciência se ocupa com o caos (virtual), no sentido de tentar entendê-lo, imprimi-lo uma organização, bem como extrair dele informações de modo a se tornar capaz de controlar o estado das coisas, funções pelas quais a Ciência não necessita da Filosofia. Quando ela (a Ciência) constrói um objeto puramente por funções, há então, a necessidade de buscar na Filosofia a conceituação que não pode ser encontrada em outro lugar.

As Artes produzem, por sua vez, *perceptos* e *afetos* que são formas de compreender o mundo por meio da estética. A Arte é a conservação do acontecimento. Ora, se a Arte é a conservação do acontecimento, pode-se notar que ela utiliza o infinito para gerar o finito. Ela faz do devir do acontecimento uma sensação, um instante que, por ser conservação, se conserva a si mesma na condição de monumento, de um eterno, sem ser eternidade. A arte faz do acontecimento uma sensação, isto é, um universo e este, seria uma realidade à parte, um *possível estético*: uma incorporação do acontecimento numa obra de arte. A sensação é uma criação da Arte como forma de incorporação do acontecimento cristalizado em um monumento. A Arte faz da sensação um monumento.

O possível pertence ao mundo da sensação, do afeto e do percepto, que excedem todo o vivido. A possibilidade estética (pictoral, musical ou outra) nada tem a ver com a possibilidade física. Ela existe por si mesma, independente quer do material (suporte, tela, pauta, livro), quer de seu modelo, quer do espectador e até do seu criador [...]. Enquanto captação do (virtual do) acontecimento, a arte é o plano de composição que recorta sensações do caos. (NABAIS, 2013)

Mas e a Filosofia? Ora, a Filosofia é a atividade do pensamento em que consiste na criação de conceitos. Segundo Deleuze e Guatarri (1992), a Filosofia segue o movimento inverso ao realizado pela Ciência, isto é, a Ciência parte do virtual (do caos), para chegar ao estado das coisas (o empírico). A Filosofia parte do estado das coisas para chegar ao virtual. Desse modo, sendo o virtual movimento constante, velocidade absoluta e infinita, um conceito (produto tipicamente filosófico), não poderá ser, do mesmo modo, infinito posto que é imanente e não transcendente, uma vez que parte necessariamente de problemas experimentados na medida em que não se cria conceitos no vazio. Filosofia seria, portanto, um exercício constante de pensamento, um exercício constante de conceituar. O conceito, por sua vez, não pode ser caracterizado como uma definição, uma noção ou uma representação mental, pois seria resposta à pergunta e, deste modo, paralisaria o pensar. Ele "é um tipo de pensamento que se articula em torno do problemático, em torno de problemas que não se resolvem de forma direta, imediata e definitiva. O conceito [...] não é uma definição". (GALLO, 2013). O conceito é, ao mesmo tempo, o ato de pensar e o produto desse pensar. É uma forma de trazer um problema (ou uma questão), de forma simples e clara, sem, entretanto, resolvê-lo ou eliminá-lo.

Sendo o conceito, uma forma notadamente racional de equacionar um problema ou um conjunto de problemas partindo do vivido, não poderia ser abstrato, transcendente, mas antes, imanente, uma vez que parte necessariamente de problemas experimentados, na medida em que não se cria conceitos no vazio. "O conceito é o que apreende o acontecimento, ou o virtual enquanto acontecimento em devir. O conceito diz o acontecimento e não a essência ou a coisa em si". (NABAIS, 2013). Vista por esse prisma, a Filosofia aparece necessariamente como ação e não como algo sempre pronto, dado de antemão. "A filosofia mostra-se como produção, como ato essencialmente criativo, e o

filósofo como artesão, como um demiurgo que, da vivência cotidiana produz seus conceitos como pequenas ou grandes obras de arte". (GALLO, 2002, p.278)<sup>14</sup>.

Essa concepção (a da Filosofia enquanto ação), cunhada por Deleuze e Guatarri (1992), serviu de base para a construção da crítica que esses autores fizeram às diversas noções/concepções de Filosofia que foram sendo criadas e cristalizadas no cotidiano do senso comum, e que passou a constituir um discurso muito utilizado, inclusive nas escolas. Trata-se de entender a Filosofia como "contemplação", ou "discussão", ou "reflexão sobre". Mas será que essas abordagens são capazes de definir a Filosofia? De acordo com Deleuze e Guatarri (1992), não.

Sempre que se está numa época pobre, a filosofia se refugia na reflexão "sobre"... Se ela mesma nada cria, o que poderia fazer, senão refletir sobre? Então reflete sobre o eterno, ou sobre o histórico, mas já não consegue ela própria fazer movimento. De fato, o que importa é retirar do filósofo o direito à reflexão "sobre". O filósofo é criador, ele não é reflexivo. (DELEUZE, 1992, p.152)<sup>15</sup>.

Certamente, os autores não quiseram dizer que a Filosofia não pode valer-se da reflexão acerca das coisas, entretanto, essa reflexão deve estar direcionada para a construção de conceitos, pois não é a reflexão que faz com que a Filosofia seja Filosofia, "a reflexão não pode ser encarada como algo específico da filosofia: o matemático, o físico, o biólogo, o artista, o vendedor de peixe não refletem? Então o que faria o filósofo de diferente e específico ao refletir?". (GALLO, 2002, p.280). Assim, podemos perceber que os três modos de pensar a realidade se cruzam, embora não façam síntese entre si. Do ponto de vista da formação humana, a Filosofia não pode ser substituída pela Ciência ou pela Arte, bem como não pode substituir nenhuma dessas anteriores. A Filosofia faz surgir acontecimentos com os seus *conceitos*, a Arte compõe monumentos com suas *sensações*, a Ciência constrói estados de coisas com suas *funções*.

Do ponto de vista da prática docente, Silvio Gallo (2004) afirma que uma aula de Filosofia que não se propõe a lidar com conceitos, não pode ser uma aula de Filosofia, assim como também não o é, uma aula que trate os conceitos como algo pronto e acabado.

-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> GALLO, S. Filosofia e educação: pistas para um diálogo transversal. In: KOHAN, Walter (org). Ensino de Filosofia: perspectivas. Belo Horizonte: Autêntica, 2002. p.277-288.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> DELEUZE, Gilles. Conversações. Tradução por Peter Pál Pelbart. São Paulo: Editora 34, 1992.

Gosto de pensar a aula de filosofia como uma oficina de conceitos, um local onde os conceitos historicamente criados são experimentados, testados, desmontados, remontados, sempre frente a nossos problemas vividos. É também um local onde se arrisque a criação de novos conceitos, por mais circunscritos e limitados que eles possam ser.

É o conceito que permite à filosofia que seja dialógica: dialogamos, sim, mas a partir de conceitos, ou o que dá no mesmo, com a filosofia promovemos o diálogo dos conceitos; assim como é o conceito que permite que ela produza uma crítica radical; criticamos, mas a partir do conceito e pelo conceito. (GALLO, 2004).

Uma característica da Filosofia, ressaltada por Gallo (2004), é a sua natureza transversal, uma vez que "o conceito não é paradigmático, mas sintagmático; não é projetivo, mas conectivo; não é hierárquico, mas vicinal; não é referente, mas consistente [...]. O que faz dele necessariamente um empreendimento de abertura e de relação". (GALLO, 2004). O autor ressalta, ainda, que não consegue pensar a Filosofia como sendo interdisciplinar sem remeter essa ideia a uma noção positivista, haja vista que Comte a taxou dessa maneira por não ser ela capaz de operar pela experimentação, nem tampouco produzir verdades positivas, assim como as outras ciências. Desse modo, passou a Filosofia a figurar como aquela que reúne (interdisciplinarmente), os conhecimentos parciais produzidos por cada uma das outras ciências e organizá-los numa visão total de conjunto.

O fato é que, segundo Silvio Gallo, não se consegue negar o seu caráter transversal, uma vez que atravessa outros campos de saberes, na mesma medida em que, também, é atravessado por ele. "Penso que hoje não se cria conceito, não se produz filosofia, sem uma conexão direta e transversal com as diversas artes e as distintas ciências. Embora elas sejam distintas entre si, elas se retro-alimentam, se fecundam mutuamente". (GALLO, 2004). Entretanto, a Filosofia só pode ser transversal, se houver, efetivamente, o trato com o conceito. A pergunta que segue essa linha de pensamento é justamente essa:

Como tratar do conceito num currículo loteado pelas disciplinas científicas com apenas pequenos e restritos guetos para as atividades artísticas e para as atividades físicas? Trataremos do conceito em aulas de Matemática? Ou de física? Ou de História? Ou de Português? Não, nenhuma dessas disciplinas se presta ao trato com o conceito, entidade eminentemente filosófica, como vimos. Trataremos do conceito em aulas de Educação Artística? Ou de Educação Física? Também elas não se prestam a isso. (GALLO, 2004).

Gallo (2004) acredita poder pensar na Filosofia como tema transversal, somente a partir de um currículo, também, todo ele transversal e não disciplinar. "Num currículo disciplinar em que o território é todo loteado e dividido entre as disciplinas, que se tornam verdadeiras 'capitanias hereditárias, só' podemos garantir a presença e a ação conceitual da filosofia se for, ela mesma, mais uma dessas capitanias, mais uma disciplina". (GALLO, 2004). Nesse caso, somente quando se consegue garantir um espaço para a Filosofia enquanto disciplina é que se consegue assegurar-lhe o trabalho com os conceitos e desejar sua transversalidade junto às outras disciplinas num processo educativo um pouco mais abrangente<sup>16</sup>.

Como então, trabalhar com os estudantes, os conceitos (produto exclusivo da Filosofia), numa disciplina componente de um currículo não transversal e de modo que não seja ela, também, *interdisciplinar*, nem tampouco, reprodutora de definições e pensamentos prontos e acabados? A este questionamento Gallo (2013) propõe como recurso às aulas de Filosofia, quatro passos didáticos. Se o estudante deve fazer, ele mesmo, a experiência do pensar, é necessário e possível criar espaço para tal. Desse modo, a primeira etapa a seguir é a que ele denominou de *sensibilização*.

#### Nesta etapa,

os problemas propostos devem ser vividos pelo aluno como problemas seus, que os mobilizem para fazer o movimento de pensamento. Para isso, os estudantes precisam ser sensibilizados para os problemas, de modo a vivêlos como seus. Assim, a aula de Filosofia começa com o recurso ao não-filosófico, a instrumentos que possam despertar nos jovens o interesse por aquele assunto, por um determinado tema. (GALLO, 2013).

Para a sensibilização dos jovens estudantes, Gallo (2013) sugere lançar mão de um amplo arcabouço de recursos, tais como filmes (ou trechos de filmes), documentários, músicas, poemas, contos, programa de televisão ou algo que faça referência ao universo cultural próprio dos estudantes e, em seguida promover a discussão entre eles, para que haja identificação entre a temática discutida e suas vidas. Na sequência, caracterizando a segunda etapa, a *problematização*, trata-se de transpor a realidade do tema para o campo do problema,

1

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Cabe relembrar que o texto de Gallo foi escrito em 2004 e, portanto, anterior à homologação da lei que instituiu a composição da Filosofia e da Sociologia, .período em que a escola poderia optar se ensinava Filosofia por meio de uma disciplina específica ou transversal, por meio de todas as outras disciplinas. Um equívoco, por sinal e um claro retrocesso na busca por um lugar ao sol no currículo oficial.

ou seja, o professor instigaria os estudantes a construirem perguntas a partir da temática discutida e, quanto mais profunda e diversificada for essa *problematização*, mais elementos a classe e cada estudante terão para produzir sua própria experiência do pensamento.

A *investigação* compõe o terceiro passo didático. Nesta fase, é proposto que o professor utilize a História da Filosofia, por meio dos filósofos que, em seu tempo, pensaram sobre o tema debatido e problematizado por eles. A consulta aos filósofos (História da Filosofia) como forma de melhor compreensão do tema abordado, "ganham um sentido e um significado especial, não sendo apenas mais um conteúdo a ser decorado pelos estudantes". (GALLO, 2013). Por último, o autor propõe o exercício da experiência filosófica por meio da *conceituação*. "O estudante recria o conceito estudado, refazendo ele mesmo o movimento do pensamento que levou à sua criação, desde o problema inicial". (GALLO, 2013). Também pode ser incentivado a construir outro conceito que dê conta de equacionar os problemas levantados anteriormente.

Essa concepção da Filosofia como sendo a responsável por trabalhar com conceitos (que não são prontos e acabados), se aproxima mais do cotidiano letivo do professor, uma vez que este já lida com os conceitos (prontos e acabados), advindos do material e/ou do Sistema Educacional. Esse modo de pensar, cabe no planejamento de ensino anual, cabe na sala de aula quando o professor prioriza e organiza os conteúdos, podendo, inclusive, ter certa objetividade para que ocorram mudanças em sua prática sem estar amarrado ao Sistema ou material apostilado. A bem da verdade, a discussão muda de lugar e ganha maior fôlego: não é mais uma questão de ensinar Filosofia por meio da História da Filosofia ou por meio de temas filosóficos. Quando se tem essas questões como único foco para pensar a sua prática letiva, o professor desvia o seu olhar para o que é, de fato, importante. Trata-se agora, depois do benefício da dúvida sobre a possibilidade de se ensinar Filosofia (contribuição de Kohan), construir um método que auxilie o professor a dar sua aula, mas também não desmereça (com uma visão utilitarista) a discussão a que se tem feito sobre esse assunto.

Walter Kohan foi feliz ao propor ao "professor filósofo" que pense sobre a impossibilidade de ensinar Filosofia, para que, a partir desta questão possa problematizar sua própria prática docente, muito embora não ofereceu uma saída condizente com a prática cotidiana do professor. O que já não podemos dizer de Silvio Gallo. A sua concepção do que seja Filosofia atrelada às etapas para a aula de Filosofia que não impõe conceitos, mas propõe

a construção dele para equacionar alguns problemas da realidade do estudante, por exemplo, constitui-se uma aproximação interessante.

Quanto às metodologias adotadas para as aulas, somente depois de muito tempo fui capaz de encontrar algum ponto de luz em relação à maneira de lidar com o conteúdo filosófico e os estudantes. Luz, advinda da literatura. É evidente que a concepção que se tem sobre o que é Filosofia e a seleção do conteúdo a que se vislumbra, está intimamente ligado ao *como* é possível dar aulas de Filosofia. Tenho organizado cada unidade temática proposta pelo material apostilado, na grande maioria das vezes, em quatro partes, como uma maneira mais efetiva de abordagem dos temas filosóficos dentro da sala de aula. A reflexão proposta por Kohan e a estruturação das aulas trazidas por Gallo constituíram diretrizes ao longo das experiências que fui tendo com a docência em Filosofia, somado a uma espécie de síntese das experiências positivas que percebi no decorrer das aulas, levando em consideração o estímulo do interesse por parte dos estudantes, a importância da fundamentação teórica sempre que possível baseada em trechos de textos do próprio filósofo e ligação entre o discurso filosófico e a vida cotidiana desses jovens.

Cada unidade temática, geralmente contém uma média de três a quatro aulas em que tento conciliar a discussão que o material didático fornece com a minha proposta de trabalho. No material dos sistemas de ensino particular, é possível perceber um padrão estético, metodológico e estrutural na organização das informações por ele preconizadas. Cada unidade inicia-se com algumas questões gerais acerca da realidade e que faz referência ao tema que será abordado, textos narrativos que trazem à discussão conceitos e problemas, textos complementares (filosóficos ou não), e uma bateria de exercícios que se dividem entre questões de interpretação dos textos ou atividades propostas para o aprofundamento do assunto abordado e questões retiradas de alguns vestibulares de grandes Universidades abordando o tema da unidade (já respondido, no manual do professor).

### 3.3 Por uma reestruturação do currículo escolar

No livro *Ensino de Filosofia e Currículo* (2008)<sup>17</sup>, Ronaí Pires da Rocha<sup>18</sup> expõe seu modo de pensar o ensino da Filosofia e como deve estar estruturada esta disciplina

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> ROCHA, Ronaí Pires da. Ensino de Filosofia e Currículo. Petrópolis: Vozes, 2008.

juntamente com as demais, num currículo que seja também pensado como um todo. Selecionei partes da compreensão deste autor por perceber algumas inadequações do seu pensamento à realidade do professor em sala de aula. Ele inicia seu texto com um questionamento a respeito dessa nova fase do ensino: o que pensamos sobre a Filosofia *no* currículo? "O professor de Filosofia entra em uma escola que já está funcionando. Podemos especular sobre uma possibilidade: que os membros da escola [...] queiram ouvir o que ele pensa sobre como a nova disciplina vai funcionar". (ROCHA, 2008, p.17). Diante disso, pode-se observar uma tentativa de busca de significação para o ato de institucionalizar a Filosofia, o que tem feito surgir muitas expectativas legítimas, legais e também exageradas (travestidas de discursos salvacionistas).

Atualmente constata-se, pelo menos, três formas diferentes de entender o valor formativo da Filosofia e, por conta disso, surgem três vertentes de pensamento que preconizam um conjunto de assuntos e um método específicos de ensinar a Filosofia. Trata-se, primeiro, de uma visão voltada para o aprendizado da Filosofia a partir "de um conjunto sistematizado de conhecimentos, articulados como sistemas de verdades e valores próprios para serem adquiridos". (ROCHA, 2008, p.11). Tal visão, estimula o ensino a partir da escolha de textos, de correntes, ou autores consagrados do pensamento filosófico sobre o(s) qual(is) se debruçarão professor e alunos na tentativa de compreendê-lo(s).

Outra possibilidade de compreensão e metodologia acerca do ensino filosófico trata-se de entendê-la

como o ensino de História da Filosofia ou de temas da História da Filosofia. Esta concepção supõe que o mais importante para a formação dos alunos é a aquisição de um conjunto sistematizado de informações, conhecimentos acumulados desde a origem da Filosofia. O ensino de Filosofia pode, finalmente, ser compreendido como desenvolvimento de habilidades cognitivas. Esta é uma concepção em evidência no Brasil, pois focaliza uma necessidade permanente: responder ao fato de que os alunos chegam ao final do Ensino Médio, e mesmo à Universidade, com graves deficiências discursivas, de língua e de linguagem. E acredita-se que a leitura filosófica é exercício indispensável para a existência de uma cultura escolar; outra coisa, entretanto, é considerar que ela tenha que satisfazer as muitas expectativas sobre um suposto poder que ela teria de suprir deficiências, uma espécie de disciplina salvadora que ensinaria a pensar. (ROCHA, 2008, p.11).

.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Santa Maria - RS.

Ora, o ensino da Filosofia, sob esta concepção, pode ser visto como habilidade cognitiva, pois se acredita que a leitura dos textos filosóficos seriam exercícios sine qua non para a solução de tais deficiências, o que demonstra uma visão salvacionista a respeito da (re)inserção do ensino da Filosofia nas escolas de Ensino Médio. Também pode ser entendida, segundo o mesmo autor, como debate de temas da atualidade ou problemas da realidade. Ele ressalta que essa seria uma suposição de que a discussão sobre a realidade proporcionaria aos alunos maiores possibilidades de transformação da própria realidade. Tais possibilidades são, na sua aplicação, ineficientes, se constituir de um ensino baseado somente na história do pensamento filosófico (que tende a se tornar pedante e conteudista), ou, se constituir de reflexões de temas mal recortados da realidade (que dará a impressão de não se chegar a lugar nenhum, levando os alunos a enxergar a Filosofia como uma disciplina que não possui métodos nem seriedade). Entretanto, aponta Rocha (2008), não há mais certa ingenuidade em acreditar que a Filosofia é a responsável pela formação de um sujeito crítico e de uma consciência cidadã, já há mais do que simples consenso de que estas são atribuições de todas as atividades escolares desde a merenda escolar às aulas de Educação Física, isto é, se sabe que não há apenas uma área ou disciplina privilegiadamente responsável por tal intento.

Apesar de já haver *certa* clareza entre os professores da rede de ensino acerca da natureza da Filosofia e de suas possíveis contribuições, há também a necessidade de perceber que um caminho longo ainda precisa ser trilhado, sobretudo no que diz respeito a discutir sobre o currículo escolar como um todo e não como um "presépio no qual cada professor deposita sua oferta de formação e faz assim crescer a árvore-currículo [...]". (ROCHA, 2008, p. 17). Esse árduo caminho (o do pensar o currículo escolar como um todo), enquanto exercício, nos ajuda a perceber as diversas relações possíveis entre a Filosofia e as demais disciplinas que compõem a matriz curricular, ressaltando as semelhanças e as diferenças entre elas, possibilitando, inclusive, maior consciência do que trabalhar em sala com os estudantes. Rocha (2008), afirma ser esse um exercício fundamental, uma vez que não podemos esperar tal resultado por parte dos órgãos públicos superiores que, de uma maneira ou de outra, já orientaram, de modo amplo por meio de documentos algumas possibilidades. Ele diz

Quando tentamos imaginar o cenário do ensino de Filosofia, sabemos que algumas possibilidades vêm dos documentos do Ministério da Educação. É muito provável que este não apresente uma definição de conteúdos

obrigatórios. O máximo a que chegaremos é o que já consta dos documentos oficiais: uma lista de tópicos , entre temas e autores clássicos, considerados como sugestões, pontos de referência. Os Estados repassarão essa orientação para as regiões escolares; as regiões escolares repassarão essa orientação para os municípios e os municípios repassarão essa orientação para as escolas, lugar da derradeira iniciativa. As principais possibilidades são a de que exista, na região da escola, alguma grande universidade que tenha conteúdos de Filosofia no seu processo seletivo; a escola aceita - mais ou menos - essa pressão e o professor de Filosofia passa a ensinar esses conteúdos; se não existe tal pressão de vestibular na região da escola, no limite inferior, o professor adota um manual ou ensina o que sabe e gosta; no limite superior, ele faz um planejamento curricular como tem que ser feito. (ROCHA, 2008, p.20)

Para Rocha (2008), a Filosofia possui uma natureza vinculada ao compromisso com o pensamento racional, argumentado, voltada para a investigação dos elementos fundamentais da realidade e de como acessá-los e, das ações humanas. Desse modo, é possível notar que todas as disciplinas do currículo escolar podem ser abordadas como instrumentos conceituais da Filosofia na busca de se configurar um currículo harmonioso e integrado. Portanto, um bom começo para a Filosofia enquanto disciplina, se dá por meio de um bom planejamento coletivo e integrado entre as demais disciplinas componentes do currículo escolar vigente. "Não se trata apenas de lutar por esse ou aquele conjunto de conteúdos e métodos de ensino; trata-se de afinar nossos conceitos e critérios de escolha para conteúdos e métodos, e trata-se, ainda mais, de revisar o que pensamos ser um currículo escolar de Filosofia". (ROCHA, 2008, p.24).

Até esse ponto, vejo a proposta de Rocha (2008), como necessária. A interdisciplinariedade é uma necessidade urgente nas escolas, realidade que tem ficado apenas a cargo dos próprios estudantes, ou seja, o estudante, sozinho acaba fazendo a ligação entre as disciplinas (quando há possibilidade e percepção para tal), do contrário, o que se percebe é que cada professor toma conta de seu "feudo" e, muitas vezes, não faz relação alguma com as outras disciplinas ou com a realidade vivida pelos estudantes.

Após tal diagnóstico e apontamentos acerca da Filosofia e sua relação com as outras disciplinas do currículo escolar, Rocha (2008) vê a necessidade de uma reorganização das disciplinas escolares com base em novas categorias, diferente do arranjo feito pelo MEC. Tal proposta visa classificar as disciplinas levando em consideração a noção de que os saberes escolares estão em uma linha contínua e paralela com as nossas

curiosidades mais legítimas de compreensão e conhecimento da realidade. Ao que ele denominou de curiosidades humanas fundamentais.

O esquema proposto pelo Ministério da Educação classifica a Física, a Química, a Biologia e a Matemática no grupo das chamadas *Ciências da Natureza*, *Matemática e suas Tecnologias*. Numa nova classificação, Rocha propõe desmembrar esse grupo de disciplinas, ficando de fora a Matemática, uma vez que seu intuito é compor um grupo com as disciplinas que procuram dar conta de responder sobre o funcionamento do mundo *sem as gentes* e que são ciências empíricas - da qual não faz parte a matemática. No campo das *Ciências Humanas e suas Tecnologias* temos as disciplinas de Filosofia, Sociologia, Geografia e História (organizadas pelo MEC). Elas compõem o grupo das disciplinas que respondem ao tipo de curiosidade a respeito de como o mundo é *com as gentes*.

Em especial a Geografia e a Sociologia são ciências de tipo empírico que dependem, em grande parte, da capacidade humana de fazer observações raciocinadas sobre a realidade. O mesmo critério se aplica, com os devidos esclarecimentos e restrições, à História, pois ela tem compromissos com a descrição e compreensão de fatos situados no espaço e no tempo. O mesmo não se pode dizer da Filosofia. (ROCHA, 2008, p.31).

No grupo de disciplinas intitulado, pelo MEC de *Linguagens, Códigos e suas Tecnologias*, estão Língua Portuguesa, Literatura, as Línguas Estrangeiras, Arte e Educação Física. Nessa classificação não se pensa em curiosidades sobre o mundo *sem as gentes* ou *com as gentes*, mas sim o *si-mesmo*, pois trata-se de curiosidades sobre o mundo da corporeidade, da exploração de si enquanto corpo e mente. Quanto ao caso da Matemática, basta agora dizer que se trata de uma ciência *sui generis*, usualmente chamada de *formal* e muitas vezes agrupada com a Lógica. A Matemática faz seu trabalho sem que lhe seja necessário ir até o mundo dos eventos da natureza e da sociedade, daí ser chamada de formal. Assim como a Matemática, que ficou de fora do grupo de disciplinas organizadas pelo MEC, nesta nova configuração proposta por Rocha, a Filosofia também não entraria no seu grupo, nem em nenhum outro, haja vista que as suas curiosidades não são as mesmas que as das demais. Desse modo, sobre quais curiosidades humanas fundamentais se volta a Filosofia? A Filosofia responderia às curiosidades sobre todas as outras curiosidades. Veja, a seguir, o quadro de resumo sobre esse rearranjo proposto por Rocha.

| Classificação do MEC                         | Curiosidades humanas fundamentais            |
|----------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Ciências da Natureza, Matemática e suas      | Como é o "mundo" sem as gentes?              |
| Tecnologias: Física, Química, Biologia e     | Curiosidade sobre a natureza: Física,        |
| Matemática.                                  | Química e Biologia.                          |
| Ciências Humanas e suas Tecnologias:         | Como é o "mundo" com as gentes?              |
| Filosofia, Sociologia, História e Geografia. | Curiosidades sobre o mundo enquanto          |
|                                              | habitado e construído por gentes: Geografia, |
|                                              | História, Psicologia e Sociologia.           |
| Linguagens, Códigos e suas Tecnologias:      | Curiosidades sobre nossas capacidades        |
| Língua Portuguesa, Literatura, Línguas       | compreensivas e expressivas: Explorações de  |
| Estrangeiras, Espanhol, Arte e Educação      | si-mesmo, enquanto mente e corpo:            |
| Física.                                      | Linguagens, Artes e Educação Física.         |
|                                              | Curiosidades sobre os aspectos formais da    |
|                                              | realidade. Matemática, uma ciência sui       |
|                                              | generis.                                     |
|                                              | Curiosidades sobre todas essas curiosidades: |
|                                              | a Filosofia.                                 |

Fonte: ROCHA (2008, p. 32).

Essa classificação é, diríamos bastante ousada, por colocar a Filosofia em uma posição superior às outras disciplinas. Embora o autor da proposta ressalte a importância de ser *argumentado*. Ele afirma que essa classificação é necessária, levando em consideração a vida escolar das crianças e dos adolescentes, pois existem perguntas (que em geral surgem naturalmente) e que "o melhor lugar para encontrar respostas para elas é a aula de Filosofia". (ROCHA, 2008, p.33). Ainda ressalta que a Filosofia é uma área muito peculiar de reflexão, pois se ocupa de temas fundamentais na experiência humana. Um currículo escolar constituído sem a sua presença tolheria do estudante um espaço de formação a que ele tem direito.

A sua acuidade com conceitos, seria o grande diferencial da Filosofia, quando aborda os conceitos que surgem das outras disciplinas e que não são tratados em nenhuma delas, tais como: verdade, causa, abstração, o infinito, o ser, a convenção, a justiça etc. O fato de tais conceitos surgirem nas outras disciplinas e não serem trabalhados por elas,

não prejudica o estudantes no que tange os conteúdos daquelas disciplinas em específico, entretanto, poderá ter seu conhecimento e experiências aprofundados se tiver espaço para trabalhá-los.

Esta concepção me parece um tanto distante de ser colocada em prática, haja vista que se torna praticamente impossível um planejamento dos conceitos a serem trabalhados, se esperarmos os conceitos surgirem das outras disciplinas. O ritmo e o tempo destinado às aulas de Filosofia, a sua institucionalização e a burocracia que constitui a escola, impedem que as aulas fluam no tempo do estudante.

# **CONSIDERAÇÕES FINAIS**

O objetivo maior dessa pesquisa foi proporcionar um espaço para a reflexão sobre os limites do ensino filosófico institucionalizado no Ensino Médio à luz de alguns importantes pensadores dessa problemática e como forma de pensar também a minha prática docente. Para tanto, propus fazer interlocução e mediar, enquanto professor-pesquisador, o discurso filosófico-científico, produto de pesquisas universitárias.

Nela sustento a ideia de que há uma necessidade urgente em se pensar a formação do professor de Filosofia advinda do sistema confessional católico, uma vez que grande parte desses mesmos professores, o é como consequência da interrupção, voluntária ou não, do processo de formação que inicialmente estava focado em outro objetivo (o seguimento da vida eclesial). Muitos professores de Filosofia sequer se imaginavam em sala de aula quando iniciaram o processo de formação filosofico-religioso, isto é, muitos professores de filosofia que ingressaram no curso de Filosofia com o objetivo de seguirem a carreira eclesial e deixaram o processo formativo, nem serão padres, não se formaram filósofo (como finalidade inicial – muitos nem gostam de Filosofia), nem tampouco se prepararam para ser professores. Portanto, se faz extremamente necessário que as instituições confessionais com vistas à formação do futuro sacerdote, assumam que são formadores de filósofos e também de professores de Filosofia e não somente de padres. Devem assumir a necessidade de tomar o ensino filosófico como problema realmente filosófico com espaço específico e eficaz dentro da matriz curricular.

Noutra direção, as instituições seculares que adotam sistemas nos moldes da formação proposta pela USP (modelos estruturalistas de leitura e estudos de textos filosóficos – influência trazida pelos professores franceses), por exemplo, forma o egresso com perfil de leitor de obras e pensadores específicos tornando-o quase um discípulo reprodutor do conhecimento de seu "mestre" e, portanto, fora da realidade na qual vivemos. Sobre este ponto, concordo com Pereira, quando afirma que ensinar Filosofia, exige antes de tudo a coragem de se expor em público, de propor ideias e defendê-las tomando partido, escolhendo lados e fazendo críticas, pois desse modo é que se pode exercitar a faculdade do pensar. Aos

professores cabem a paciência e a tolerância de ajudar o estudante (cada um em seu ritmo, em seu tempo), a se enveredar pelo caminho aventureiro da Filosofia, uma vez que não é possível ensinar Filosofia sem antes filosofar.

Também se faz necessário romper com a imagem dicotômica que separa Professor de Filosofia e Filósofo, como se fossem duas grandezas inversamente proporcionais. Pesquisa científica e prática docente necessitam ser um único conjunto, um monobloco indivisível. Para tanto, se faz mister, dentro dos Programas de Pós-graduação em Educação, as pesquisas relacionadas ao ensino filosófico serem mais direcionadas à prática letiva dos professores dentro do limite da própria realidade e não deslocada desta. Aos Programas de Pós-graduação em Filosofia cabem lutar contra a tendência endógena de pesquisa e assumir os problemas da Filosofia da Educação e do Ensino de Filosofia como problemas essencialmente filosóficos, rompendo, desse modo, com o círculo vicioso que separa o que deve ser inseparável.

Quanto ao problema da possibilidade de se ensinar ou não Filosofia colocados por Hegel e Kant –, me parece ser uma questão ainda não esgotada (em termos de discussão), entretanto, há que se convir que em ambos pensadores existe a preocupação de estudar a História da Filosofia sem abrir mão da capacidade reflexiva e indagadora característica própria do ato de filosofar. Penso que qualquer método de ensino filosófico que desprezar a História da Filosofia estará desprezando, por consequência, a produção intelectual tradicional do pensamento filosófico, assim como não acredito ser possível um ensino filosófico focado apenas na leitura e interpretação da História da Filosofia, seja ele em qualquer nível educacional. A crítica nietzscheana ao modelo de ensino das escolas da Alemanha, presos aos sistemas político e econômico dessa sociedade, serviu neste trabalho como um ponto de luz para se pensar o que estamos fazendo com a Filosofia dentro das escolas do Ensino Médio. Corremos sérios riscos com a mediocrização da educação, quando o maior objetivo dela é o concurso vestibular das grandes Universidades ou as avaliações externas às escolas promovidas pelo governo (que as ranqueia e as premia numa espécie de meritocracia que tende a gerar uma competição por status e a produção de relatórios e documentos, muitas vezes sem verossimilhança com a realidade do processo de ensino e aprendizagem).

No último capítulo, a proposta foi trazer à reflexão as concepções do que seja Filosofia e como ensiná-la sob a ótica de Walter Omar Kohan, Silvio Gallo e Ronaí Pires da Rocha. A este respeito, parece-me plausível a concepção de filosofia apresentada por Kohan que acredita ser ela um espaço onde o saber é construído, ao mesmo tempo em que é transpassada pela experiência do pensar, ou seja, a noção de que a filosofia é abertura às vivências que são únicas e intrasferíveis, ao novo, ao que está fora das convenções sociais ou de qualquer outra ordem. Entretanto, sua teoria parece não fornecer embasamento para uma prática letiva, uma vez que é praticamente impossível ao professor auxiliar o estudante a utilizar o *espaço filosófico* para o pensar, se partir do pressuposto de que a Filosofia é uma experiência do pensar e que o pensamento provém do encontro do imprevisível, do não deduzível, dos contrários que faz pensar, do acontecimento.

Com estas afirmações não quero dizer que o pensamento do autor não seja válido ou que esteja errado, ao contrário, acredito que seja importante pensar conforme ele propõe, porém, este modo de conceber o ensino filosófico me parece um tanto descolado da realidade prática. É evidente que a Filosofia não deve ser vista sob o viés utilitarista e pragmático; também não é essa minha intenção ao pontuar esses aspectos. Apenas penso que a reflexão filosófica acerca do ensino de Filosofia não pode estar apartada do fazer filosófico em sala de aula. O que pode fazer um professor de Filosofia do Estado que assumiu uma jornada completa de aulas, portanto, 40 horas semanais, que possui um caderno/manual que já lhe traz os conteúdos prontos, o planejamento (a quantidade de aulas necessárias para esgotar tais conteúdos), as competências e habilidades a serem despertadas no estudante - pelo professor, o modo pelo qual o professor deve ministrar sua aula, uma gestão que lhe cobra resultados demonstrados nas avaliações externas (ENEM, Vestibulares, Olimpíadas e outras), os problemas de indisciplina – tão frequentemente vistos e a burocracia que lhe toma parte de seu tempo? Onde cabe a ideia desse autor quando afirma que "o primeiro passo é deixar de ensinar tantos pensamentos e tentar aprender, nós mesmos, sim, nós professores, aprender [...], deixar de ensinar a pensar e começar a aprender a pensar"?<sup>19</sup>.

Já a definição de Filosofia proposta por Silvio Gallo, de que à Filosofia cabe a missão de dar consistência ao caos por meio da conceituação, isto é, a Filosofia vista como o constante exercício de conceituar, me parece um modo interessante de pensar o seu ensino, posto que o *conceito* não possui a mesma sinonímia que a *definição*, é o ato de pensar e o resultado do que foi pensado. Mesmo em um currículo abarrotado de disciplinas, e toda a estrutura sistêmica já comentada anteriormente, é possível ao professor em suas aulas, pensar

\_

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Cf. (KOHAN, 2002, p.35)

sua própria prática, trabalhar conteúdos com seus estudantes e ainda assim, não perder a capacidade de reflexão em sala de aula. Até mesmo o método esquematizado por Gallo (sensibilização, problematização, investigação e conceituação) para se trabalhar o conceito, parece-me interessante e possível, pois há certa maleabilidade em sua aplicação cotidiana.

Ronaí Pires da Rocha foi muito feliz ao propor uma inserção do ensino filosófico em um currículo estruturado e construído coletiva e interdisciplinarmente. Segundo o autor não há mais a ingenuidade de acreditar que cabe à Filosofia (e apenas a ela) a função de formar cidadãos crítico-reflexivos e, por isso o currículo deve ser pensado e construído interdisciplinarmente como uma maneira de mudar a estrutura seccionada que se distribuem as disciplinas que, na maioria das vezes não estabelecem relação alguma entre si e entre si e a realidade. A interdisciplinaridade mesmo acaba ficando a cargo do próprio estudante que deve sair juntando e montando (como num quebra-cabeça) as disciplinas que estuda. Para o autor, somente fazendo o exercício de pensar o currículo desta maneira é que se pode perceber as intrínsecas relações existentes entre a Filosofia e as outras disciplinas – importante fio condutor para a seleção dos conteúdos a serem trabalhados.

A reorganização do currículo proposta por Rocha, entretanto, prevê que a Filosofia tome como base para a seleção de seus conteúdos, as possibilidades de diálogo com as outras disciplinas na reflexão dos principais conceitos destas. Ora, tal proposta me parece ter três pontos que, de início já a inviabilizaria: a) só é possível sua consecução numa escola que adotaria, necessariamente, a construção do currículo coletivamente, pois de outro modo não haveria como o professor dar conta de propor conceitos se não tiver contato permanente com os professores das outras disciplinas; b) o professor de Filosofia teria que ter um conhecimento que abarcasse a diversa gama dos assuntos trabalhados em cada disciplina do currículo; c) essa organização não levaria em consideração as diretrizes propostas pelo Estado e pelos PCNs que, apesar de serem *propostas* e não uma imposição, as avaliações externas sobretudo o ENEM - são construídas com base em tais diretrizes. Outro ponto a se discutir é que dessa maneira organizado, a Filosofia passa a ocupar um lugar de destaque e privilégio, haja vista que estaria fora dos demais grupos (assim como a matemática), e acima de todas as disciplinas, justamente aquilo que não acredito ser o foco do seu ensino. Não cabe mais retroceder à visão de que a Filosofia é sinônima de status cultural e que o filósofo é o ser tão inteligente quanto desligado do mundo, da realidade. Alimentando essa visão salvacionista da Filosofia – "mãe de todas as ciências" –, não se poderá dizer que ela contribuirá com a formação do estudante, pelo contrário, poderá se tornar mais um obstáculo, dentro dos diversos que os estudantes deverão *passar* para terminar o Ensino Médio.

## REFERÊNCIAS

ALVES, Dalton José. O ensino de Filosofia na educação escolar brasileira: conquistas e novos desafios. In: TRENTIN, Renê; GOTO, Roberto (orgs). *A Filosofia e seu ensino:* caminhos e sentidos. São Paulo: Loyola, 2009. p.35-52. (Col. Filosofar é preciso).

CARDOZO, Maria José Pires Barros. *A reforma do ensino médio*:competências para o "novo" mundo do trabalho?. Disponível em:

<a href="http://www.uff.br/trabalhonecessario/TN04%20CARDOZO,%20M.J.P.B..pdf">http://www.uff.br/trabalhonecessario/TN04%20CARDOZO,%20M.J.P.B..pdf</a>>. Acesso em: 02 ago 2011

CEPPAS, Felipe. Nos braços de Circe: ensino de ilosofia, amor e arte. In: BORBA, Siomara; KOHAN, Walter O. (orgs). *Filosofia, aprendizagem, experiência.* Belo Horizonte: Autêntica, 2008, p.85-102.

CERLETTI, A. Ensinar filosofia: da pergunta filosófica à proposta metodológica. In: KOHAN, W. (Org.). *Filosofia. Caminhos para seu ensino*. Lamparina, RJ, 2008.

DALBOSCO, Claudio A. Kant e a Educação. Belo Horizonte: Autêntica, 2011.

DEKENS, Olivier. Compreender Kant. Tradução por Paula Silva. São Paulo: Loyola, 2008.

DELEUZE, G; GUATARRI, F. *O que é a filosofia?* Tradução por Bento Prado Junior; Alberto Alonso Munoz. Rio de Janeiro: Editora 34, 1992. (Col. Trans).

DELEUZE, Gilles. *Conversações*. Tradução por Peter Pál Pelbart. São Paulo: Editora 34, 1992.

FAVARETTO, Celso, Notas sobre o Ensino de Filosofia. In: ARANTES, Paulo et al. *A Filosofia e seu Ensino*. Petrópolis: Vozes-Educ, 1995.

FÁVERO, Altair A. et al. O ensino de filosofia no Brasil: um mapa das condições atuais. *Cadernos Cedes*, Campinas, v. 24, n. 64, p. 257-284, set./dez., 2004.

FÁVERO, Altair Alberto. Ensino de Filosofia e os desafios para o século XXI. In: FÁVERO, Altair Alberto; RAUBER, Jaime José; KOHAN, Walter Omar (orgs). *Um olhar sobre o ensino de Filosofia*. Ijuí: UNIJUÍ, 2002. (Col. Filosofia e Ensino).

GADOTTI, Moacir. A Filosofia para crianças e jovens e as perspectivas atuais da educação. In: KOHAN, W.; LEAL B. *Filosofia para crianças em debate*. Petrópolis: Vozes, 2000.

GALLINA, Simone F. S. A disciplina de filosofia e o Ensino Médio. In: GALLO, S.; KOHAN, W. O. (Orgs). *Filosofia no Ensino Médio*. Petrópolis, RJ: Vozes, 2000.

GALLO, S. A função da filosofia na escola e seu caráter interdisciplinar. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação, [S.L.], n.2, mai./out. 2004. Disponível em: <a href="http://seer.bce.unb.br/index.php/resafe/article/viewArticle/5426">http://seer.bce.unb.br/index.php/resafe/article/viewArticle/5426</a>>. Acesso em: 28 ago. 2012.

GALLO, S. Chegou a hora da Filosofia. *Revista Educação*. Disponível em: <a href="http://revistaeducacao.uol.com.br/formacao-docente/116/artigo234074-1.asp">http://revistaeducacao.uol.com.br/formacao-docente/116/artigo234074-1.asp</a>. Acesso em: 14 mar. 2013.

GELAMO, Rodrigo Pelloso. *O ensino de filosofia no limiar da contemporaneidade*: o que faz o filósofo quando seu ofício é ser professor de filosofia? 2009. 137f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Filosofia e Ciências, Universidade Estadual Paulista, Marília.

HORN, Geraldo Balduíno. A presença da Filosofia no currículo do Ensino Médio: uma perspectiva histórica. In. GALLO, Silvio; KOHAN, Walter Omar (orgs). *Filosofia no ensino médio*. 3.ed. Petrópolis: Vozes. 2001.

JOÃO PAULO II. *Fides et ratio*. Carta Encíclica sobre as relações entre a fé e a razão. São Paulo: Paulinas, 1998.

KANT, Immanuel. *Crítica da razão pura*. Tradução de Valério Rohden; Udo Baldur Moosburger. São Paulo: Nova Cultural, 1999a. (Col. Os Pensadores).

\_\_\_\_\_\_. *Immanuel Kant:* textos seletos. 3.ed. Tradução por Raimundo Vier. Petrópolis: Vozes, 2005.

\_\_\_\_\_\_. *O conflito das faculdades*. Tradução por Artur Mourão. Lisboa: Edições 70, 1993. Col. Textos Filosóficos).

\_\_\_\_\_\_. *Sobre a pedagogia*. 2.ed. Tradução por Francisco Cock Fontanella. Piracicaba: UNIMEP, 1999b.

KOHAN, Walter Omar. *Filosofia:* o paradoxo de aprender e ensinar. Tradução por Ingrid Müller Xavier. Belo Horizonte: Autêntica, 2009. (Col. Ensino de Filosofia)

\_\_\_\_\_. Sócrates, a educação e a Filosofia: de herói a anti-herói. In: GALLO, Silvio; DANELON, Márcio; CORNELLI, Gabriele (orgs). *Ensino de Filosofia*: teoria e prática. Ijuí: UNIJUÍ, 2004. p.113-126. (Col. Filosofia e Ensino, 6).

LIPMAN, Matthew. A filosofia vai à escola. São Paulo: Summus, 1990.

MURCHO, Desidério. E-book. *A natureza da filosofia e o seu ensino*. Lisboa: Plátano, 2002, (Coleção Aula Prática).

NABAIS, Carolina Pombo. *Filosofia, Arte e Ciência*: modos de pensar o acontecimento e o virtual segundo Gilles Deleuze. Disponível em:

<a href="http://www.google.com/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=3&cad=rja&ved=0CDcQFjAC&url=http%3A%2F%2Fcfcul.fc.ul.pt%2Fequipa%2F3\_cfcul\_elegiveis%2Fcatarina\_nabais%2Ffilosofia%2C%2520arte%2520e%2520ciencia.pdf&ei=C-9XUcn-HaXT0wHumIHoCQ&usg=AFQjCNFq5cA-

i5SsSGNDvnCTTimQYtrN0Q&sig2=xUxV7cGmuDciBqu6L5kp4g&bvm=bv.44442042,d.e WU>. Acesso em: 12 jan. 2013.

NIETZSCHE, F. W. **Escritos sobre educação:** Friedrich Nietzsche. Tradução por Moóeli Correia de Melo Sobrinho. 5.ed. Rio de Janeiro: Loyola, 2011.

PAGNI, P. A. Os limites e as discretas esperanças do ensino da Filosofia: da questão educação dos educadores aos temas relativosao amor e à infância do pensamento contemporâneo. In: GALLO, S; DANELON, M; CORNELLI, G. *Ensino da Filosofia:* ensino e prática. Ijuí: UNIJUÍ, 2004. p. 217-263.

PEREIRA, Oswaldo Porchat. Discurso aos estudantes da USP sobre pesquisa em Filosofia. **Dissenso**, São Paulo, n.2, p.131-140, set. 1999.

PIMENTA, Danilo; PIMENTA, Alessandro. O ensino de filosofia e o ato de filosofar. *Evidência*, Araxá, v. 7, n. 7, p. 13-24, 2011. Disponível em: <a href="http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved=0">http://www.google.com.br/url?sa=t&rct=j&q=&esrc=s&frm=1&source=web&cd=1&ved

RIBEIRO, Renato Janine. **A Universidade e a vida atual**: Fellini não via filmes. Rio de Janeiro: Campus, 2003.

ROCHA, Ronaí Pires da. Ensino de Filosofia e currículo. Petrópolis: Vozes, 2008.

RODRIGO, Lídia Maria. O filósofo e o professor de filosofia: práticas em comparação. In: TRENTIN, Renê; GOTO, Roberto (orgs). *A Filosofia e seu ensino: caminhos e sentidos*. São Paulo: Loyola, 2009. p.79-93. (Col. Filosofar é preciso).

SILVA, Mônica Ribeiro da. *Currículo e competências*:a reforma do ensino médio e as apropriações pelas escolas. Educação Unisinos, Rio Grande do Sul, janeiro/abril 2010. Disponível em: <a href="http://www.unisinos.br/revistas/index.php/educacao/article/view/148">http://www.unisinos.br/revistas/index.php/educacao/article/view/148</a>>. Acesso em: 04 ago 2011.

SILVEIRA, R. J. T. *Ensino de filosofia no segundo grau*: em busca de um sentido. 1991.

\_\_\_\_\_. Filosofia e segurança nacional: o afastamento da Filosofia do currículo do ensino médio no contexto do regime civil-militar pós-1964. In. SILVEIRA, Renê José Trentin; GOTO, Roberto (orgs). A Filosofia e seu ensino: caminhos e sentidos. São Paulo: Loyola, 2009, p.53-77. (Col. Filosofar é preciso).

TANGUY, L. (orgs.). *Saberes e Competência*: o uso de tais noções na escola e na empresa. Campinas-SP: Papirus, 1997.